

# CONTENTS

| SALUTATION TO THE TRIPLE GEM - (RATANATTAYA VANDANA)                        | 4  |
|-----------------------------------------------------------------------------|----|
| REQUEST FOR THE THREE REFUGES                                               | 5  |
| บทอิติปิโส – itipiso recollection of the buddha, the dhamma, and the sangha | 6  |
| THE FIVE PRECEPTS (PANCA-SILA) - <b>คีล</b> 5                               | 9  |
| THE SUBLIME ATTITUDES - คำแผ่เมตตา                                          | 10 |
| METTĀ — GOOD WILL (for and to oneself)                                      | 10 |
| METTĀ — GOOD WILL (for and to others)                                       | 10 |
| KARUŅĀ — COMPASSION                                                         | 10 |
| MUDITĀ — APPRECIATION                                                       | 10 |
| UPEKKHĀ — EQUANIMITY                                                        | 10 |
| THE VERSES OF THE BUDDHA'S AUSPICIOUS VICTORIES (BUDDHA-JAYA-MANGALA GĀTHĀ) | 11 |
| Mahagaruniko-Jaya Gāthā - The Victory Protection - มหาการุณิโก              | 13 |
| MANGALA SUTTA - THE DISCOURSE ON GOOD FORTUNE - <b>มงคลสูตร</b>             | 14 |
| KARANIYA METTA SUTTA: THE BUDDHA'S WORDS ON LOVING-KINDNESS                 | 16 |
| Khaggavisana Sutta – the rhinoceros SUTTA                                   | 18 |
| SIMSAPĀVANA SUTTA — THE SIMSAPĀ FOREST - SN 56.31 (S V 437)                 | 27 |
| DEPENDENT ORIGINATION                                                       | 29 |
| Anapanasati Sutta: Mindfulness of Breathing                                 | 31 |
| Mindfulness of In-and-Out Breathing                                         | 32 |
| The Four Frames of Reference                                                | 33 |
| The Seven Factors for Awakening                                             | 34 |
| Clear Knowing and Release                                                   | 35 |
| Notes                                                                       | 35 |
| SN 20.7 (S II 266) ĀŅI SUTTA — THE PEG —                                    | 36 |
| TIPITAKA ( <b>พระไตรปิฎก</b> ) DIVIDED INTO THREE PARTS                     | 37 |
| QUOTATION                                                                   | 38 |
| THE CUSTOMS OF THE NOBLE ONES                                               | 39 |
| Thudong: Forest Monks and Hermits of Southeast Asia                         | 43 |
| Origins                                                                     | 43 |
| Practice                                                                    | 44 |

| Three Fears                               | 46 |
|-------------------------------------------|----|
| BIBLIOGRAPHICAL REFERENCES                | 46 |
| Meaning of the word Dhamma / Dharma       | 47 |
| MEANING OF THE KATA MONGKUT PRA PUTTA JAO | 48 |



#### SALUTATION TO THE TRIPLE GEM - (RATANATTAYA VANDANA)

นมัสการพระรัตนตรัย (Namasakarnprarattanatray)

`นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ'
`นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ'
`นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพทธัสสะ'

'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa' 'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa' 'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa'

Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One

# `อะระหัง สัมมาสัมพุทโธ ภะคะวา พุทธัง ภะควันตัง อะภิวาเทมิ*'*

'Arahang sammā-sambuddho bhaqavā Buddhang bhaqavantang abhivādemi'

The Awake, the Perfectly Enlightened and Blessed One, I pay homage to the Buddha, the Awakened One, the Blessed One.

(Prostrate once)

### `สวากขาโต ภะคะวะตา ธัมโม ธัมมัง นะมัสสามิ'

'Svākkhāto bhagavatā dhammo Dhammam namassāmi'

The Teaching, well expounded by the Blessed One, I pay homage to the Dhamma

(Prostrate once)

# `สปะภิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ สังฆัง นะมามิ′

'Supatipanno bhagavato sāvakasańgho Sańgham namāmi'

The Sangha, the Blessed One's disciples have practiced well, I pay homage to the Sangha.

(Prostrate once)

#### REQUEST FOR THE THREE REFUGES

'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ' 'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ' 'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพทธัสสะ'

'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa' 'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa' 'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa'

Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One

### พุทธัง สะระณัง คัจฉามิ Buddhang saranang gacchami I go to the Buddha for refuge

### ธัมมัง สะระณัง คัจฉามิ Dhammang saranang gacchami I go to the Dhamma for refuge

### สังฆัง สะระณัง คัจฉามิ Sanghang saranang gacchami I go to the Sangha for refuge

### ทุติยัมปี พุทธัง สะระณัง คัจฉามิ Dutiyampi Buddhang saranang gacchami For a second time, I go to the Buddha for refuge

### ทุติยัมปี ธัมมัง สะระณัง คัจฉามิ Dutiyampi Dhammang saranang gacchami For a second time, I go to the Dhamma for refuge

### ทุติยัมปี สังฆัง สะระณัง คัจฉามิ Dutiyampi Sanghang saranang gacchami For a second time, I go to the Sangha for refuge

### ตะติยัมปี พุทธัง สะระณัง คัจฉามิ Tatiyampi Buddhang saranang gacchami For a third time, I go to the Buddha for refuge

### ตะติยัมปี ธัมมัง สะระณัง คัจฉามิ Tatiyampi Dhammang saranang gacchami For a third time, I go to the Dhamma for refuge

### ตะติยัมปี สังฆัง สะระณัง คัจฉามิ Tatiyampi Sanghang saranang gacchami For a third time, I go to the Sangha for refuge

#### บทอิติปิโส - ITIPISO RECOLLECTION OF THE BUDDHA, THE DHAMMA, AND THE SANGHA

บทสรรเสริญพระพุทธคุณ พระธรรมคุณ และพระสังฆคุณ (บทอิติปิโส – Itipiso)

บทสรรเสริญ พระพุทธคุณ (พุทธานุสติ) – Recollection of the Buddha เป็นการสวดเพื่อระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้า 9 ประการ – 9 Attributes of the Buddha

นมัสการพระรัตนตรัย (Namasakanpraratanatrai)

'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ' 'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ' 'นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมา สัมพุทธัสสะ'

'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa' 'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa'

'Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā Sambuddhassa'

Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One Homage to the Blessed One, the Worthy One, the Perfectly Self-awakened One

### อิติปิ โส ภะคะวา - (เพราะเหตุอย่างนี้ พระผู้มีพระภาคเจ้านั้น)

Itipiso bhaqavā - He is indeed a bhagavā

(Bhagavā: Fortunate One, Lord, Venerable, Sublime One, generally translated as Blessed One or Exalted One. The term is derived from the word bhaga (luck, good fortune) and is systematically used in the suttas when his disciples speak of the Buddha in the third person).

### 1.อะระหัง - (เป็นผู้ใกลจากกิเลส)

arahang - a Worthy One, a person whose mind is free from all defilements

# 2.สัมมาสัมพุทโธ - (เป็นผู้ตรัสรู้ชอบโดยพระองค์เอง)

sammā-sambuddho - the Perfectly Self-awakened One, sammāsambuddha: [sammā+sam+Buddha] correctly and completely awakened

### 3.วิชชาจะระณะสัมปันโน - (เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชา-ความรู้แจ้ง และจรณะ - ความประพฤติดี)

*Vijjā-carana-sampanno* - impeccable in knowledge and conduct, accomplished in the conduct leading to awareness or cognitive skill, vijjā: science, knowledge, correct knowledge, higher knowledge.

### 4. สุคะโต - (เป็นผู้ไปแล้วด้วยดี)

Sugato - well-being, going (or gone) to a good destination, the Accomplished One, Sugata: [su+gata] faring well, happy. Often used as an epithet for the Buddha.

# 5. โลกะวิทู - (เป็นผู้รู้โลกอย่างแจ่มแจ้ง)

Lokavidū - the Knower of the Worlds

loka: world, universe, plane of existence vidū: knowing, wise, skilled in, clever

# 6. อะนุตตะโร ปุริสสะธัมมะสาระถิ - (เป็นผู้สามารถฝึกบุรุษที่สมควรฝึกได้ อย่างไม่มีใครยิ่งกว่า)

Anuttaro purisa-damma-sārathi – the Supreme Trainer of those wishing to be trained,

# 7. สัตถาเทวะมนุสสานัง - (เป็นครูผู้สอนของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย)

satthā deva-manussānang - the Teacher of divine and human beings,

8. พุทโธ - (เป็นผู้รู้ ผู้ดื่น ผู้เบิกบานด้วยธรรม) Buddho - the Awakened One

9. ภะคะวาติ **-** (เป็นผู้มีความเจริญจำแนกธรรมสั่งสอนสัตว์ ดังนี้) Bhagavāti – the Blessed One.

กราบ (prostrate once)

บทสรรเสริญ พระธรรมคุณ (ธัมมานุสติ) – Recollection of the Dhamma (Doctrine) เป็นการสวดเพื่อระลึกถึงคุณของพระธรรม 6 ประการ – 6 Attributes of the Dhamma

- 1. สวากขาโต ภะคะวา ธัมโม  **(**พระธรรม เป็นสิ่งที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ดีแล้ว**)** Svākkhāto bhagavatā dhammo Dhamma is well expounded by the Blessed One,
- 2. สันทิฏฐิโก  **(**เป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาและปฏิบัติ พึงเห็นได้ด้วยตนเอง**)** Sanditthiko Sanditthiko visible here and now, immediate
- 3. อะกาลิโก **-** (เป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้ และให้ผลได้ไม่จำกัดกาล) *Akāliko* timeless, unconditioned by time or season,
- 4. เอหิปัสสิโก (เป็นสิ่งที่ควรกล่าวแก่ผู้อื่นว่าท่านจงมาดูเถิด)

  Ehipassiko inviting everybody to come and see to experience results of the Teachings,
- 5. โอปะนะยิโก (เป็นสิ่งที่ควรน้อมเข้ามาใส่ตัว)

  Opanayiko leading inwards, peace within mind, to Nippana (Nirvana)
- 6. ปัจจัตตัง เวทิตัพโพ วิญญูหีติ (เป็นสิ่งที่ผู้รู้ พึงรู้ได้เฉพาะตน ดังนี้ ฯ) paccattam veditabbo vinnuhiti can be attained individually by the wise.

กราบ (prostrate once)

บทสรรเสริญ พระสังฆคุณ (สังฆานุสติ) – Recollection of the Sangha เป็นการสวดเพื่อระลึกถึงคุณของพระอริยสงฆ์ 9 ประการ – 9 Attributes of the Sangha

- 1. สุปะฏิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ (สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าหมู่ใด ปฏิบัติดีแล้ว) Supatipanno bhagavato sāvaka-sangho, The Sangha of the Bhagavā's disciples is practicing well,
- 2. อุชุปฏิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ (สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าหมู่ใด ปฏิบัติตรงแล้ว)

  Uju-patipanno bhagavato sāvaka-sangho,

  The Sangha, the Blessed One's disciples who have practiced straight,
- 3. ญายะปฏิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ (สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าหมู่ใด ปฏิบัติเพื่อรู้ธรรมเป็นเครื่อง ออกจากทุกข์แล้ว)

Nāya-patipanno bhagavato sāvaka-sangho,

The Sangha, the Blessed One's disciples who have practiced insightfully,

4. สามีจิปฎิปันโน ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ - (สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าหมู่ใด ปฏิบัติสมควรแล้ว) Sāmīci-patipanno bhagavato sāvaka-sangho,
The Sangha, the Blessed One's disciples who have practiced with integrity, ยะทิทัง - (ได้แก่บุคคลเหล่านี้ คือ)

Yadidam - That is

จัตตาริ ปุริสสะ ยุคานิ อัฏฐะ ปุริสะปุคคะลา — คู่แห่งบุรุษสี่คู่ นับเรียงตัวได้แปดบุรุษ - อริยบุคคล 8 cattāri purisa-yugāni attha purisa-puggalā:

The four pairs, the eight kinds of noble beings; (explanation below\*)

เอสะ ภะคะวะโต สาวะกะสังโฆ - (นั่นแหละ สงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า)
Esa bhagavato sāvaka-sangho - these are the Blessed One's disciples, the Sangha,

- 5. อาหุเนยโย (เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขานำมาบูชา) Āhuneyyo - worthy of gifts,
- 6. ปาหุเนยโย (เป็นผู้ควรแก่สักการะที่จัดไว้ต้อนรับ) Pāhuneyyo - worthy of hospitality,
- 7. ทักขิเนยโย (เป็นผู้ควรรับทักษิณาทาน)

  Dakkhineyyo worthy of offerings
- 8. อัญชะลีกะระนีโย (เป็นผู้ที่บุคคลทั่วไปควรทำอัญชลี)

  Anjali-karanīyo worthy of respect,,
- 9. อะนุตตะรัง ปุญญะเขตตัง โลกัสสาติ (เป็นเนื้อนาบุญของโลก ไม่มีนาบุญอื่นยิ่งกว่า ดังนี้)

  Anuttaram punnakkhettam lokassāti. the supreme field of merit for the world.

กราบ (prostrate once)

Explanation \*) The four pairs, the eight kinds of noble beings;

ผู้ฟังและปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าจนสามารถละกิ เลสเป็นพระอริยบุคคลชั้นใดชั้นหนึ่งใน 8 ชั้น หรือ 4 ค่ คือ

- โสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผล,
- สกทาคามิมรรค สกทาคามิผล,
- อนาคามิมรรค อนาคามิผล,
- อรหัตตมรรค อรหัตตผล
- sotapanna (stream-enterer) (1) the path to stream-entry; (2) the fruition of stream-entry
- sakadakami (once-returner) (3) the path to once-returning; (4) the fruition of once-returning
- anagami (non-returner) (5) the path to non-returning; (6) the fruition of non-returning
- arahant (worthy one) (7) the path to arahantship; (8) the fruition of arahantship

### 1. ปาณาติปาตา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ

Panatipata veramani sikkhapadangsamadiyami
I undertake the precept to refrain from destroying living beings

#### 2. อะทินนาทานา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ

Adinnadana veramani sikkhapadangsamadiyami
I undertake the precept to refrain from taking that which is not given

### 3. กาเมสุมิจฉาจารา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ

Kamesu micchacara veramani sikkhapadang samadiyami I undertake the precept to refrain from sexual misconduct

#### 4. มุสาวาทา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ

Musavada veramani sikkhapadang samadiyami
I undertake the precept to refrain from false speech

### 5. สุราเมระยะมัชชะปะมาทัฏฐานา เวระมะณี สิกขาปะทั้ง สะมาทิยามิ

Suramerayamajja pamadatthana veramani sikkhapadang samadiyami I undertake the precept to refrain from intoxication leading to carelessness



# THE SUBLIME ATTITUDES - คำแผ่เมตตา

| METTĀ — GOOD WILL (for and to oneself)                                         |                                                                                     |                                                                                                                                                                     |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| อะหัง สุขิโต โหมิ                                                              | Ahang sukhito homi                                                                  | May I be happy                                                                                                                                                      |  |  |
| อะหัง นิททุกโข โหมิ                                                            | Ahang Niddukkho homi                                                                | May I be free from stress & pain                                                                                                                                    |  |  |
| อะหัง อะเวโร โหมิ                                                              | Ahang Avero homi                                                                    | May I be free from hatred                                                                                                                                           |  |  |
| อะหัง อัพยาปัชโฌ โหมิ                                                          | Ahang Abyāpajjho homi                                                               | May I be free from oppression                                                                                                                                       |  |  |
| อะหัง อะนีโฆ โหมิ                                                              | Ahang Anīgho homi                                                                   | May I be free from trouble                                                                                                                                          |  |  |
| อะหัง สุขี อัตตานัง ปะริหะรามิ                                                 | Ahang Sukhī attānang pariharāmi                                                     | May I look after myself with ease                                                                                                                                   |  |  |
| METTĀ — GOOD WILL (for and to                                                  | others)                                                                             |                                                                                                                                                                     |  |  |
| สัพเพ สัตตา สุขิตา โหนตุ                                                       | Sabbe sattā sukhitā hontu                                                           | May all living beings be happy                                                                                                                                      |  |  |
| สัพเพ สัตตา อะเวรา โหนตุ                                                       | Sabbe sattā averā hontu                                                             | May all living beings be free from hatred                                                                                                                           |  |  |
| สัพเพ สัตตา อัพยาปัชฌา โหนตุ                                                   | Sabbe sattā abyāpajjhā hontu                                                        | May all living beings be free from oppression                                                                                                                       |  |  |
| สัพเพ สัตตา อะนีฆา โหนตุ                                                       | Sabbe sattā anīghā hontu                                                            | May all living beings be free from trouble                                                                                                                          |  |  |
| สัพเพ สัตตา สุขี อัตตานัง ปะริหะ<br>รันดุ                                      | Sabbe sattā sukhī attānang<br>pariharantu                                           | May all living beings look after themselves with ease                                                                                                               |  |  |
| KARUŅĀ — COMPASSION                                                            |                                                                                     |                                                                                                                                                                     |  |  |
| สัพเพ สัตตา สัพพะทุกขา ปะมุ<br>จจันตุ                                          | Sabbe sattā sabba-dukkhā pamuccantu                                                 | May all living beings be freed from all stress & pain                                                                                                               |  |  |
| MUDITĀ — APPRECIATION                                                          |                                                                                     |                                                                                                                                                                     |  |  |
| สัพเพ สัตตา ลัทธะสัมปัตติโต มา<br>วิมุจจันตุ                                   | Sabbe sattā laddha-sampattito mā vigacchantu                                        | May all living beings not be deprived of the good fortune they have attained                                                                                        |  |  |
| UPEKKHĀ — EQUANIMITY                                                           |                                                                                     |                                                                                                                                                                     |  |  |
| สัพเพ สัตตา กัมมัสสะกา กัมมะ<br>ทายาทา กัมมะโยนิ กัมมะพันธุ<br>กัมมะปะฏิสะระณา | Sabbe sattā kammassakā kamma-<br>dāyādā kamma-yonī kamma-bandhū<br>kamma-paṭisaraṇā | All living beings are the owners of their actions, heir to their actions, born of their actions, related through their actions, and live dependent on their actions |  |  |
| ยัง กัมมัง กะริสสันติ<br>กัลยาญัง วา ปาปะกัง วา<br>ตัสสะ ทายาทา ภะวิสสันติ     | Yang kammang karissanti kalyāṇang vā<br>pāpakang vā tassa dāyādā bhavissanti        | Whatever they do, for good or for evil, to that will they fall heir                                                                                                 |  |  |

#### THE VERSES OF THE BUDDHA'S AUSPICIOUS VICTORIES (BUDDHA-JAYA-MANGALA GĀTHĀ)

# พาหุงสะหัส สะมะภินิมมิตะสาวุธันตัง ครีเมขะลัง อุทิตะโฆ ระสะเสนะมารัง ทานาทิธัมมะวิธินา ชิตะวา มุนินโท ตันเตชะสา ภะวะตู เต ชะยะมังคะลานิ

Bāhung sahassam-abhinimmita-sāvudhantang Grīmekhalang udita-ghora-sasena-mārang Dānādi-dhamma-vidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Creating a form with 1,000 arms, each equipped with a weapon, Mara, on the elephant Girimekhala, uttered a frightening roar together with his troops. The Lord of Sages defeated him by means of such qualities as generosity: By the power of this, may you have victory blessings.

# มาราติเร กะมะภิยุชฌิตะสัพพะรัตติง โฆรัมปะนาฬะวะกะมักขะมะถัทธะยักขัง ขันตีสทันตะวิธินา ชิตะวา มนินโท ตันเตชะสา ภะวะต เต ชะยะมังคะลานิ

Mārātirekamma Ghorampan'āļavaka-makkham-athaddha-yakkhang Khantī-sudanta-vidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Even more frightful than Mara making war all night Was Āļavaka, the arrogant unstable ogre. The Lord of Sages defeated him by means of well-trained endurance: By the power of this, may you have victory blessings.

# นาฟ้าคิริง คะชะวะรัง อะติมัตตะภูตั้ง ทาวัคคิจักกะมะสะนีวะ สุทารุณันตั้ง เมตตัมพุเสกะวิธินา ชิตะวา มุนินโท ตันเตชะสา ภะวะตุ เต ชะยะมังคะลานิ

Nāļāgiring gaja-varang atimattabhūtang Dāvaggi-cakkam-asanīva sudāruṇantang Mett'ambuseka-vidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-mangalāni

Nāļāgiri, the excellent elephant, when maddened, Was very horrific, like a forest fire, a flaming discus, a lightning bolt. The Lord of Sages defeated him by sprinkling the water of good will: By the power of this, may you have victory blessings.

# อุกขิตตะขัคคะมะติหัตถะสุทารุณันตั้ง ธาวันติโยชะนะปะถังคุลิมาละวันตั้ง อิทธีภิสังขะตะมะโน ชิตะวา มุนินโท ตันเตชะสา ภะวะตุ เต ชะยะมังคะลานิ

Ukkhitta-khaggam-atihattha sudāruṇantang Dhāvan-ti-ti-yojana-path'aṅguli-mālavantang Iddhībhisaṅkhata-mano jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Very horrific, with a sword upraised in his expert hand, Garlanded-with-Fingers ran three leagues along the path. The Lord of Sages defeated him with mind-fashioned marvels: By the power of this, may you have victory blessings.

## กัตตะวานะ กัฏฐะมุทะรัง อิวะ คัพภินียา จิญจายะ ทุฏฐะวะจะนัง ชะยะกายะมัชเฌ สันเตนะ โสมะวิธินา ชิตะวา มูนินโท ดันเตชะสา ภะวะตุ เต ชะยะมังคะลานิ

Katvāna kaṭṭham-udarang iva gabbhinīyā Ciñcāya duṭṭha-vacanang jana-kāya-majjjhe Santena somavidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Having made a wooden belly to appear pregnant, Ciñca made a lewd accusation in the midst of the gatheringThe Lord of Sages defeated her with peaceful, gracious means: By the power of this, may you have victory blessings.

## สัจจัง วิหายะ มะติสัจจะกาวาทะเกตุง วาทาภิโรปิตะมะนัง อะติอันธะภูตัง ปัญญาปะที่ปะชะลิโต ชิตะวา มุนินโท ตันเตชะสา ภะวะตู เต ชะยะมังคะลานิ

Saccang vihāya vihāya mati-saccaka-vāda-ketung .../manang ati-andhabhūtang Paññā-padīpa-jalito jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Saccaka, whose provocative views had abandoned the truth, Delighting in argument, had become thoroughly blind. The Lord of Sages defeated him with the light of discernment: By the power of this, may you have victory blessings.

### นันโทปะนันทะภุชะคัง วิพุธัง มะหิทธิง ปุตเตนะ เถระภุชะเคนะ ทะมาปะยันโต อิทธูปะเทสะวิธิ นา ชิตะวา มนินโท ตันเตชะสา ภะวะต เต ชะยะมังคะลานิ

Nandopananda-bhujagang vibudhang vibudhang mahiddhing mahiddhing Puttena thera-bhujagena damāpayanto Iddhūpadesa-vidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

Nandopananda was a serpent with great power but wrong views. The Lord of Sages defeated him by means of a display of marvels, sending his son (Moggallana), the serpent-elder, to tame him: By the power of this, may you have victory blessings.

# ทุคคาหะทิฏฐิภุชะเคนะ สุทัฏฐะหัตถัง พรัหมัง วิสุทธิชุติมิทธิพะกาภิธานัง ญาณาคะเทนะ วิธินา ชิตะวา มุนินโท ตันเตชะสา ภะวะตุ เต ชะยะมังคะลานิ

Duggāha-diṭṭhi-bhujagena sudaṭṭhadiṭṭhi-bhujagena sudaṭṭha-Duggāha Brahmang visuddhi-jutim-iddhi-bakābhidhānang Ñāṇāgadena vidhinā vidhinā jitavā munindo Tan-tejasā bhavatu te jaya-maṅgalāni

His hands bound tight by the serpent of wrongly held views, Baka, the Brahma, thought himself pure in his radiance & power. The Lord of Sages defeated him by means of his words of knowledge: By the power of this, may you have victory blessings.

# เอตาปี พุทธะชะยะมังคะละอัฉฐะคาถา โย วาจะโน ทินะทิเน สะระเต มะตันที หิตวานะเนกะวิวิธานิ จุปัททะวานิ โมกขัง สขัง อะธิคะเมยยะ นะโร สะปัญโญ

Etāpi buddha-jaya-maṅgalaaṭṭhagāthā Yo vācano dinadine sarate matandī Hitvān'aneka-vividhāni c'upaddavāni Mokkhang sukhang adhigameyya naro sapaññño

These eight verses of the Buddha's victory blessings: Whatever person of discernment Recites or recalls them day after day without lapsing, Destroying all kinds of obstacles, Will attain emancipation & happiness. Katha Pahung in

១២០៤៥ឧភភិឌិលដៃដែលកាន់ប្រជុំខ្មុំ នូវបេសនេកឧធិប្បធិបានសុខប្រជុំ ប្រជុំ ប្រជុំ ប្រជុំ ប្រឹក្សានេសាយនេស ប្រើប្រជុំ ប្រជុំ ប្រឹក្សានិស្សានេសាយនេស ប្រើប្រជុំ ប្រជុំ ប្បជុំ ប្រជុំ ប្

Katha Pahung in Akhara Khom Writing

### MAHAGARUNIKO-JAYA GĀTHĀ - THE VICTORY PROTECTION - มหาการุณิโก

# มหาการุณิโก นาโถ หิตายะ สัพพะปาณินัง ปูเรตวาปาระมี สัพพา ปัตโต สัมโพธิมุตตะมัง เอเตนะ สัจจะวัชเชนะ โหตุ เต ชะยะมังคะลังฯ

Mahā-kāruṇiko nātho Hitāya sabba-pāṇinang Pūretvā pāramī sabbā Patto sambodhim-uttamang Etena sacca-vajjena Hotu te jaya-maṅgalang

(The Buddha), our protector, with great compassion, For the welfare of all beings, Having fulfilled all the perfections, Attained the highest self-awakening. Through the speaking of this truth, may you have a victory blessing

ชะยันโต โพธิยา มูเล สักยานัง นันทีวัฑฒะโน เอวัง ตะวัง วิชะโย โหหิ ชะยัสสุ ชะยะมังคะเล Jayanto bodhiyā mūle Sakyānang nandi-vaḍḍhano Evang tvam vijayo hohi Jayassu jaya-maṅgale

Victorious at the foot of the Bodhi tree, Was he who increased the Sakyans' delight. May you have the same sort of victory, May you win victory blessings

อะปะราชิตะปัลลังเก สีเส ปะฐะวิโปกขะเร อะภิเสเก สัพพะ พุทธานัง อัคคัปปัตโต ปะโมทะติฯ Aparājita-pallaṅke Sīse paṭhavi-pokkhare Abhiseke sabba-buddhānang Aggappatto pamodati

At the head of the lotus leaf of the world On the undefeated seat Consecrated by all the Buddhas, He rejoiced in the utmost attainment

สุนักขัตตัง สุมังคะลัง - Sunak khattang sumangalang - the time of good deeds: auspicious time สุปะภาตัง สุหุฏฐิตัง - Supa-bhātang suhut-thitang - bright, lucky dawn สุขะโณ สุมุหุตโต จะ - Sukhano sumuhutto ca - and lucky moment สุยิฏฐัง พรัหมะ จาริสุ - Suyitthang brahmma cārīsu - right worship ปะทักขิณัง กายะกัมมัง - Padak-khinang kāya kammang - auspicious bodily acts วาจากัมมัง ปะทักขิณัง - Vācā kammang padak-khinang - auspicious speech ปะทักขิณัง มโนกัมมัง - Padak-khinang mano kammang - auspicious mind ปะณิธี เต ปะทักขิณา - Panidhī te padak-khinā - auspicious intentions ปะทักขิณานิ กัตวานะ - Padak-khināni katvāna - for those who perform auspicious deeds จะภันตัตเถ ปะทักขิเณ - Labhang-tatthe pada-khine - always obtain benefits and happiness.

# ภะวะตุ สัพพะมังคะลัง รักขันตุ สัพพะเทวะตา สัพพะพุทธา นุภาเวนะ สะทา โสตถี ภะวันตุ เม\*

Bhavatu sabba mangalang-rakkhantu sabba devatā sabba Buddhānu bhāvena-sadā sotthī bhavantu me, (me= mine / te= yours)

May all auspicious things be mine, may I (you) be protected by all devas, with the power of the Bhudda, may all blessings be mine (yours).

# ภะวะตุ สัพพะมังคะลัง รักขันตุ สัพพะเทวะตา สัพพะธัมมา นุภาเวนะ สะทา โสตถี ภะวันตุ เม\*

Bhavantu sabba mangalang-rakkhantu sabba devatā sabba Dhammānu bhāvena-sadā sotthī bhavantu me. (me= mine / te= yours))

May all auspicious things be mine, may I be protected by all devas, with the power of the Dhamma, may all blessings be mine (yours)

## ภะวะตุ สัพพะมังคะลัง รักขันตุ สัพพะเทวะตา สัพพะสังฆา นภาเวนะ สะทา โสตถี ภะวันต เม\*

Bhavatu sabba mangalang-rakkhantu sabba devatā sabba Sanghānu bhāvena-sadā sotthī bhavantu me. (me= mine / te= yours))

May all auspicious things be mine, may I be protected by all devas, with the power of the Sangha, may all blessings be mine (yours).

ถ้าสวดให้คนอื่นใช้คำว่า เต สวดให้ตัวเองใช้คำว่า เม (เต แปลว่าท่าน - เม แปลว่าข้าพเจ้า)

#### MANGALA SUTTA - THE DISCOURSE ON GOOD FORTUNE - มงคลสูตร

[เอวัมเม สุตัง] เอกัง สะมะยัง ภะคะวา สาวัตถิยัง วิหะระติ เชตะวะเน อะนาถะปิณฑิกัสสะ อาราเม [Evam-me sutang] Ekang samayang Bhagavā, Sāvatthiyang viharati Jetavane Anāthapiṇḍikassa ārāme

I have heard that at one time the Blessed One was staying in Savatthi at Jeta's Grove, Anathapindika's monastery.

อะถะ โข อัญญะตะรา เทวะตา อะภิกกันตายะ รัตติยา อะภิกกันตะวัณณา เกวะละกัปปัง เชตะวะนัง โอภาเสตะ วา เยนะ ภะคะวา เตนุปะสังกะมิ

Atha kho aññatarā devatā, abhikkantāya rattiyā abhikkanta-vaṇṇā kevala-kappang Jetavanang obhāsetvā yena Bhagavā ten'upasaṅkami

Then a certain devata, in the far extreme of the night, her extreme radiance lighting up the entirety of Jeta's Grove, approached the Blessed One.

อุปสังกะมิตวา ภะคะวันตั้ง อะภิวาเทตวา เอกะมันตั้ง อัฏฐาสิ Upasaṅkamitvā Bhagavantang abhivādetvā ekamantang aṭṭhāsi

On approaching, having bowed down to the Blessed One, she stood to one side.

เอกะมันตั้ง ฐิตา โข สา เทวะตา ภะคะวันตั้ง คาถายะ อัชฌะภาสิ Ekam-antang thitā kho sā devatā Bhagavantang gāthāya ajjhabhāsi

As she was standing there, she addressed a verse to the Blessed One

"พะหู เทวา มะนุสสา จะ มังคะลานิ อะจินตะยุง มานา โสตถานัง พรูหิ มังคะละมุตตะมัง

"Bahū devā manussā ca maṅgalāni acintayung Ākaṅkhamānā sotthānang brūhi maṅgalam-uttamang"

"Many devas & human beings give thought to good fortune, desiring well-being. Tell, then, the highest good fortune."

"อะเสวะนา จะ พาลานัง ปิณฑิตานัญจะ เสวะนา ปูชา จะ ปูชะนียานัง เอตัมมังคะละมุตตะมัง

"Asevanā ca bālānang paṇḍitānañca sevanā Pūjā ca pūjanīyānang etam-maṅgalam-uttamang

"Not consorting with fools, consorting with the wise, Paying homage to those who deserve homage: This is the highest good fortune.

ปะฏิรูปะเทสะวาโส จะ ปุพเพ จะ กะตะปุญญะตา อัตตะสัมมาปะณิธิ จะ เอตัมมังคะละมุตตะมัง Paṭirūpa-desa-vāso ca pubbe ca kata-puññatā Atta-sammā-paṇidhi ca etam-maṅgalam-uttamang

Living in a civilized country, having made merit in the past, Directing oneself rightly: This is the highest good fortune.

พาหุสัจจัญจะ สิปปัญจะ วินะโย ตะ สุสิกขิโต สุภาสิตา จะ ยา วาจา เอตัมมังคะละมุตตะมัง Bāhu-saccañca sippañca vinayo ca susikkhito Subhāsitā ca yā vācā etam-maṅgalam-uttamang

Broad knowledge, skill, and discipline well-mastered, Words well-spoken: This is the highest good fortune.

มาตาปิตุอุปัฏฐานัง ปุตตะทารัสสะ สังคะโห อะนากุลา จะ กัมมันตา เอตัมมังคะละมุตตะมัง Mātā-pitu-upaṭṭhānang putta-dārassa saṅgaho Anākulā ca kammantā etam-maṅgalam-uttamang

Support for one's parents, assistance to one's wife & children, Jobs that are not left unfinished: This is the highest good fortune.

ทานัญจะ ธัมมะจะริยา จะ ญาตะกานัญจะ สังคะโห อะนะวัชชานะ กัมมานิ เอตัมมังคะละมุตตะมัง Dānañca dhamma-cariyā ca ñātakānañca saṅgaho Anavajjāni kammāni etam-maṅgalam-uttamang

Generosity, living by the Dhamma, assistance to one's relatives, Deeds that are blameless: This is the highest good fortune.

อาระดี วีระดี ปาปา มัชชะปานา จะ สัญญะโม อัปปะมาโท จะ ธัมเมสุ เอตัมมังคะละมุตตะมัง Āratī viratī papa majja-pānā ca saññamo Appamādo ca dhammesu etam-maṅgalam-uttamang

Avoiding, abstaining from evil; refraining from intoxicants, Being heedful with regard to qualities of the mind: This is the highest good fortune.

คาระโว จุ นิวาโต จะ สันตุฏฐี จะ กะตัญญุตา กาเลนะ ธัมมัสสะวะนัง เอตัมมังคะละมุตตะมัง Gāravo ca nivāto ca santuṭṭhī ca kataññutā Kālena dhammassavanang etam-maṅgalam-uttamang

Respect, humility, contentment, gratitude, Hearing the Dhamma on timely occasions: This is the highest good fortune.

ขันตี จะ โสวะจัสสะตา สะมะณานัญจะ ทัสสะนัง กาเลนะ ธัมมะสากัจฉา เอตัมมังคะละมุตตะมัง Khantī ca sovacassatā samaṇānañca dassanang Kālena dhamma-sākacchā etam-maṅgalam-uttamang

Patience, compliance, seeing contemplatives, Discussing the Dhamma on timely occasions: This is the highest good fortune.

ตะโป จะ พรัหมะ จะริยัญจะ อะริยะสัจจานะ ทัสสะนัง นิพพานะสัจฉิกิริยา จะ เอตัมมังคะละมุตตะมัง Tapo ca brahma-cariyañca ariya-saccāna-dassanang Nibbāna-sacchi-kiriyā ca etam-maṅgalam-uttamang

Austerity, celibacy, seeing the Noble Truths, Realizing Liberation: This is the highest good fortune.

ผุฏฐัสสะ โลกะธัมเมหิ จิตตั้ง ยัสสะ นะ กัมปะติ อะโสกัง วิระชัง เขมัง เอตัมมังคะละมุตตะมัง Phuṭṭhassa loka-dhammehi cittang yassa na kampati Asokang virajang khemang etam-maṅgalam-uttamang

A mind that, when touched by the ways of the world, Is unshaken, sorrowless, dustless, secure: This is the highest good fortune.

เอตาทิสานิ กัตวานะ สัพพัตถะ มะปะราชิตา สัพพัตถะ โสตถิง คัจฉันติ ตันเตสัง มังคะละมุตตะมัง" Etādisāni katvāna sabbattham-aparājitā Sabbattha sotthing gacchanti tan-tesang maṅgalamuttamang"

Everywhere undefeated when doing these things, People go everywhere in well-being: This is their highest good fortune."

andala antta in Akhara Khom, Mittina

Andala antta in Akhara Anta in Andala anta in Andala anta in Andala a

#### KARANIYA METTA SUTTA: THE BUDDHA'S WORDS ON LOVING-KINDNESS

### กะระณียะมัตถะกุสะเลนะ ยันตั้ง สันตั้ง ปะทั้ง อะภิสะเมจจะ สักโก อุชู จะ สุหุชู จะ สุวะโจ จัสสะ มุทุ อะนะติมานิ

Karaṇīyam'atthakusalena Yaŋ taŋ santaŋ padaŋ abhisamecca: Sakko ujū ca sūjū ca, Suvaco cassa mudu anatimānī

He who is skilful in his welfare, and wishes to attain that state of Peace should act thus: He should be capable [of practice], Upright and very upright, Easy to instruct, gentle, and not arrogant

### สันตุสสะโก จะ สุภะโร จะ อัปปะกิจโจ จะ สัลละหุกะวุตติ สันตินทริโย จะ นิปะโก จะ อัปปะคัพโภ กุเลสุ อะนะนุคิทโธ

Santussako ca subharo ca, Appakicco ca sallahukavutti, Santindriyo ca nipako ca, Appagabbho kulesu ananugiddho

Content and easy to support, with few duties, of simple lifestyle, with senses calmed and prudent, courteous and not overly attached to families

### นะ จะ ขุททั้ง สะมาจะเร กิญจิ เยนะ วิญญู ปะเร อุปะวะเทยยุง สุขิโน วา เขมิโน โหนตุ สัพเพ สัตตา ภะวันตุ สุขิตัตตา

Na ca khuddaŋ samācare kiñci Yena viññū pare upavadeyyuŋ Sukhino'va khemino hontu Sabbe sattā bhavantu sukhitattā

And should not commit the slightest wrong for which wise men may rebuke him. (Thus should meditate:) 'May all beings be well and safe. May they be happy'

### เย เกจิ ปาณะภูตัตถิ ตะสา วา ถาวะรา วา อะนะวะเสสา ทีฆา วา เย มะหันตา วา มัชฌิมา รัสสะกา อะณุกะถูลา

Ye keci pāṇabhūtatthi Tasā vā thāvarā vā anavasesā Dīghā vā ye mahantā vā Majjhimā rassak'āṇukathūlā

Whatever living beings there may be, weak or strong, without exception, long, large, or middle-sized, short, small, or bulky;

#### ทิฏฐา วา เย จะ อะทิฏฐา เย จะ ทูเร วะสันติ อะวิทูเร ภูตา วา สัมภะเวสี วา สัพเพ สัตตา ภะวันตุ สุขิตัตตา

Diṭṭḥā vā yeva adiṭṭhā Ye ca dūre vasanti avidūre Bhūtā vā sambhavesī vā Sabbe sattā bhavantu sukhitattā

Those seen or those unseen, those dwelling far or near, those born as well as those seeking rebirth: May all beings be happy

### นะ ปะโร ปะรัง นิกุพเพละ นาติมัญเญละ กัตละจิ นัง กิญจิ พยาโรสะนา ปะฏีฆะสัญญา นาญญะมัญญัสสะ ทุกขะมิจเฉยยะ

Na paro paraŋ nikubbetha Nātimaññetha katthaci naŋ kañci Byārosanā patighasaññā Nāññamaññassa dukkhamiccheyya

May no one deceive another, nor despise anyone anywhere. In anger or ill-will may they not wish each other harm

### มาตา ยะถา นิยัง ปุตตัง อายุสา เอกะปุตตะมะนุรักเข เอวัมปี สัพพะภูเตสุ มานะสัมภาวะเย อะปะริมาณัง

Mātā yathā niyaŋ puttaŋ Āyusā ekaputtamanurakkhe Evampi sabbabhūtesu Mānasaŋ bhāvaye aparimāṇaŋ

Just as a mother would protect her only child with her life, even so let one cultivate a boundless mind towards all beings

### เมตตัญจะ สัพพะโลกัสมิง มานะสัมภาวะเย อะปะริมาณัง อุทธัง อะโธ จะ ติริยัญจะ อะสัมพาธัง อะเวรัง อะสะปัตตัง

Mettañca sabbalokasmin Mānasan bhāvaye aparimāṇan Uddhan adho ca tiriyañca Asambādhan, averan, asapattan

Let one cultivate a boundless mind of friendliness (mettā) for the entire world; above, below and across; unhindered without hatred, without enmity

### ดิฏฐัญจะรัง นิสินโน วา สะยาโน วา ยาวะตัสสะ วิคะตะมิทโธ เอตัง สะติง อะธิฏเฐยยะ พรัหมะเมตัง วิหารัง อิธะมาหุ

Tiṭṭhaŋ caraŋ nisinno vā Sayāno vā yāvatassa vigatamiddho Etaŋ satiŋ adhiṭṭheyya Brahmametaŋ vihāraŋ idhamāhu

Whether one stands, walks, sits or lies down, as long as one is awake, one should sustain this mindfulness [of mettā]. This is called here [in the Buddha's Teaching] the 'Divine Living'

### ทิฏฐิญจะ อะนุปะคัมมะ สีละวาทัสสะเนนะ สัมปันโน กาเมส วิเนยยะ เคธัง นะ หิ ชาต คัพภะเสยยัง ปนะเรตีติฯ

Diṭṭhiñca anupaggamma sīlavā Dassanena sampanno Kāmesu vineyya gedhaŋ Na hi jātu gabbhaseyyaŋ punaretī'ti

And not holding to [wrong] view, being virtuous, endowed with right vision and discarding desire for sensual pleasures, one surely never again will be reborn in a womb

Karanya Metta Sutta in Akhara Khom

#### KHAGGAVISANA SUTTA - THE RHINOCEROS SUTTA-

### ขคุควิสาณสุตฺตํ ตติยํ - พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๕ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๗ ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ-ธรรมบท-อุทาน-อิติวุตตกะ-สุตตนิบาต

[๒๙๖] |๒๙๖.๔๕๘| สพฺเพสฺ ภูเตสฺ นิธาย ทณฺฑํ

าพฺเพสุ มูเผสุ นธาย ทนฺฑ อวิเหฐยํ อญฺณตรมฺปี เตสํ น ปุตฺตมิจฺเฉยฺย กุโต สหายํ เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ บุคคลวางอาชญาในสัตว์ทั้งปวงแล้ว ไม่เบียดเบียนบรรดา สัตว์เหล่านั้นแม้ผู้ใดผู้หนึ่งให้ลำบาก ไม่พึงปรารถนาบุตร

จะพึงปรารถนาสหายแต่ที่ไหน

พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Renouncing violence towards all living beings,

harming not even one, you would not wish for as an offspring;

so how a companion?

wander alone like the one horned rhinoceros.

|២๙๖.๔๕๙| ส่สคุคชาตสุส ภวนฺติ เสุนหา

เสนหนุวย์ ทุกุขมิท์ ปโหติ อาทีนว์ เสนหช์ เปกุขมาโน เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ ความเยื่อใยย่อมมีแก่บุคคลผู้เกี่ยวข้องกัน ทุกข์นี้ย่อมเกิดขึ้นตาม ความเยื่อใย บุคคลเล็งเห็นโทษอัน เกิดแต่ความเยื่อใย

พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

For a sociable person there are allurements; on the heels of allurement follows pain.

Seeing allurement's drawback,

wander alone like the one horned rhinoceros.

| ๒๙๖.๔๖๐| มิตุเต สุหชุเช อนุกมุปมาโน

หาเปติ อตุถํ ปฏิพทุธจิตุโต เอตํ ภยํ สนุถวเปกุขมาโน เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ บุคคลอนุเคราะห์มิตรสหายเป็นผู้มีจิตปฏิพัทธ์แล้ว

ชื่อว่าย่อมยังประโยชน์ให้เสื่อม บุคคลเห็นภัย คือ การยัง

ประโยชน์ให้เสื่อมในการเชยชิดนี้

พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือน นอแรด ฉะนั้น

One whose mind is enmeshed in sympathy

for friends and companions, neglects the true goal.

Seeing this danger in intimacy,

wander alone like the one horned rhinoceros.

|୭୯<sup>୬</sup>୦.୯<sub>୬</sub>୭|

ว์โส วิสาโล ว ยถา วิสตฺโต ปุตฺเตสุ ทาเรสุ จ ยา อเปกฺ ขา วํสากฟิโร ว อสชฺชมาโน เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลข้องอยู่แล้ว ด้วยความเยื่อใย

ในบุตรและภริยา เหมือนไม้ไผ่กอใหญ่เกี่ยวก่ายกัน ฉะนั้น

บุคคลไม่ข้องอยู่เหมือนหน่อไม้ พึงเที่ยวไป

ผู้เดียว เหมือน นอแรด ฉะนั้น

Like spreading bamboo, entwined, is concern for offspring and spouses.
Like a bamboo sprout, un-entangling, wanders alone like the one horned rhinoceros.

|pag>.<a>b</a>

มิโค อรญฺญมฺหิ ยถา อพนฺโธ
เยนิจุฉกํ คจุฉติ โคจราย
วิญฺญู นโร เสริตํ เปกฺขมาโน
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

เนื้อในป่าที่บุคคลไม่ผูกไว้แล้ว ย่อมไป
หากินตามความปรารถนา ฉันใด นรชนผู้รู้แจ้ง เพ่งความ
ประพฤติตามความพอใจของตน พึงเที่ยวไปแต่ผู้เดียว
เหมือนนอแรด ฉะนั้น

As a deer in the wilds, unfettered, goes for forage wherever it wants: the wise person, valuing freedom, wanders alone like the one horned rhinoceros.

യം, ഭൂച

อามนุตนา โหติ สหายมชุเฌ วาเส ฐาเน คมเน จาริกาย อนภิชุฌิตํ เสริตํ เปกุขมาโน เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ การปรึกษาในที่อยู่ ที่ยืน ในการไป ในการเที่ยวย่อมมีในท่ามกลางแห่งสหาย บุคคลเพ่งความ ประพฤติตามความพอใจ ที่พวกบุรุษชั่วไม่เพ่งเล็งแล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

In the midst of companions — when staying at home, when going out wandering — you are prey to requests. Valuing the freedom wander alone like the one horned rhinoceros

|២୯୬.๔୭<u>୯</u>|

จิฑฺฑา รตี โหติ สหายมชุเฌ ปุตฺเตสุ จ วิปูลํ โหติ เปมํ ปิยวิปฺปโยคํ วิชิคุจฺฉมาโน เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ การเล่น การยินดี ย่อมมีในท่ามกลางแห่งสหาย อนึ่ง ความรักที่ ยิ่งใหญ่ย่อมมีในบุตรทั้งหลาย บุคคลเมื่อเกลียดชังความพลัดพราก จากสัตว์และสังขารอันเป็นที่รัก พึงเที่ยวไป ผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

There is sporting and love in the midst of companions, and abundant fondness for offspring.

Feeling disgust at the prospect of parting from those who'd be dear, wander alone like the one horned rhinoceros.

ම්ශ්ව.ල්වල්

จาตุทฺทิโส อปฺปฏิโฆ จ โหติ สนฺตุสฺสมาโน อิตรีตเรน ปริสฺสยานํ สหิตา อฉมฺภี เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลย่อมเป็นอยู่ตามสบาย ในทิศทั้งสี่และไม่เดือดร้อน ยินดีด้วย ปัจจัยตามมีตามได้ ครอบงำเสียซึ่งอันตราย ไม่หวาดเสียว พึงเป็นผู้เที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Without resistance in all four directions, content with whatever you get, enduring troubles with no dismay, wander alone like the one horned rhinoceros.

|ල්ල්ව.ල්නම|

ทุสฺสงฺคหา ปพฺพชิตาปี เอเก
อโถ คหฏฐา ฆรมาวสนฺตา
อปโปสฺสุโก ปรปุตฺเตสุ หฺตฺวา
เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

แม้บรรพชิตบางพวก ก็สงเคราะห์ได้ยาก อนึ่ง คฤหัสถ์ผู้อยู่ครอง เรือนสงเคราะห์ ได้ยาก บุคคลเป็นผู้มีความขวนขวายน้อยในบุตร ของผู้อื่น พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

They are hard to please, some of those gone forth, as well as those living the household life. Shedding concern for these offspring of others, wander alone like the one horned rhinoceros

|baca.୧୯୬୩|

โอโรปยิตฺวา คิหิพฺยญชนานิ
สญฉินฺนปตฺโต ยถา โกวิฬาโร
เฉตฺวาน ธีโร คิหิพนฺธนานิ
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

นักปราชญ์ละเหตุ อันเป็นเครื่องปรากฏแห่งคฤหัสถ์ ดุจต้นทองหลางมีใบ ร่วงหล่น ตัดเครื่องผูกแห่งคฤหัสถ์ได้แล้ว พึงเที่ยวไป ผู้เดียว เหมือนนอแรดฉะนั้น

Cutting off the householder's marks, like a kovilara tree that has shed its leaves, the prudent one, cutting all household ties, wander alone like the one horned rhinoceros.

ത്രം.ആ

สเจ ลเภถ นิปก์ สหายํ
สทฺธึจรํ สาธุวิหาริธีรํ
อภิภุยฺย สพฺพานิ ปริสฺสยานิ
จเรยย เตนตตมโน สติมา ฯ

ถ้าว่าบุคคลพึงได้สหาย ผู้มีปัญญาเครื่องรักษาตน ผู้เที่ยวไปร่วมกัน ได้ มีปรกติอยู่ด้วยกรรมดี เป็นนักปราชญ์ใชร้ พึงครอบงำอันตราย ทั้งปวง เป็นผู้มีใจชื่นชม มีสติ เที่ยวไปกับสหายนั้นหากว่าบุคคลไม่ พึงได้สหายผู้มีปัญญาเครื่องรักษาตน ผู้เที่ยว ไปร่วมกันได้ มีปรกติ อยู่ด้วยกรรมดี เป็นนักปราชญ์ใชร้ พึงเที่ยวไปแต่ผู้เดียว ดุจพระราชาทรงละแว่นแคว้นอัน

<u>ଜ୍ୟ</u>୍ଚ.୯୬୦।

อทุธา ปส์สาม สหายสมุปท์
เสฏฐา สมา เสวิตพุพา สหายา
เอเต อลทุธา อนวชุชโภชี
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

พระองค์ทรงชนะแล้วเสด็จไปแต่ผู้เดียว ดุจช้างชื่อมาตังคะ ละโขลง เที่ยวอยู่ในป่าแต่ผู้เดียว ฉะนั้น เราย่อมสรรเสริญ สหายผู้ถึงพร้อมด้วยศีลขันธ์เป็นต้น พึงคบสหาย ผู้ประเสริฐ สุด ผู้เสมอกัน กุลบุตรไม่ได้สหายผู้ประเสริฐสุดและผู้ เสมอกันเหล่านี้แล้ว พึงเป็นผู้บริโภคโภชนะไม่มีโทษ เที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

If you gain a mature companion, a fellow traveler, right-living and wise, overcoming all dangers go with him, gratified, mindful.

If you don't gain a mature companion, a fellow traveler, right-living and wise, wander alone like a king renouncing his kingdom,

like the elephant in the Matanga wilds, his herd.

We praise companionship — yes!

Those on a par, or better, should be chosen as friends.

If they're not to be found, living faultlessly,

wander alone like the one horned rhinoceros.

ାଜ୍ୟ<sup>୭</sup>.ଝ୍ୟାବା

ทิสฺวา สุวณฺณสฺส ปภสฺสรานิ กมฺมารปุตฺเตน สุนิฏฐิตานิ สงฺฆฏฏมานานิ ทุเว ภุชสฺมึ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลแลดู กำไลทองทั้งสองอันงามผุดผ่อง ที่บุตรแห่งนายช่างทอง ให้ สำเร็จด้วยดีแล้ว กระทบกันอยู่ในข้อมือ พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Seeing radiant bracelets of gold, well-made by a smith, clinking, clashing, two on an arm, wander alone like the one horned rhinoceros

|b%୭.๔ฟ୭|

เอว ทุติเยน สหามมสุส
วาจาภิลาโป อภิสชชนา วา
เอต์ ภย์ อายติ เปกุขมาโน
เอโก จเร ขคุศวิสาณกปุโป ฯ

การที่เราจะพึงพูดจากับพระกุมารที่สอง หรือการข้องอยู่ด้วยอำนาจ แห่งความเยื่อใย พึงมีได้อย่างนี้ บุคคลเล็งเห็นภัยนี้ในอนาคต พึงเที่ยวไป ผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

"In the same way, if I were to live with another, there would be careless talk or abusive."
Seeing this future danger,
wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>ଜ୍ୟ</u>୍ବର.ଝ୍ଲାକା

กามา หิ จิตุรา มธุรา มโนรมา
วิรูปรูเปน มเถนติ จิตุตํ
อาทีนวํ กามคุเณสุ ทิสฺวา
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

ก็กามทั้งหลายงามวิจิตร มีรสอร่อย เป็นที่รื่นรมย์ใจ ย่อมย่ำยีจิต ด้วยรูปแปลกๆบุคคลเห็นโทษในกามคุณทั้งหลายแล้ว พึงเที่ยวไปผู้ เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น

Because sensual pleasures, elegant, honeyed, and charming, bewitch the mind with their manifold forms — seeing this drawback in sensual strands — wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>ଜ୍ୟୁ</u> ଅନ୍ୟୁଷ୍ଟ

อีตี จ คณฺโฑ จ อุปทฺทโว จ โรโค จ สลฺลญจ ภยญจ เมตํ เอตํ ภยํ กามคุเณสุ ทิสฺวา เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลเห็นภัย คือ จัญไร ผีอุปัทวะ โรค ลูกศร และความน่ากลัวนี้ ในกามคุณทั้งหลายแล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

"Disaster, tumor, misfortune, disease, an arrow, a danger for me."
Seeing this danger in sensual strands, wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>|</u>ଜ୍ୟୁ:୯୬.୯୬୯|

สีตญจ อุณฺหญจ ขุทํ ปิปาสํ วาตาตเป ฑํสสิรึสเป จ สพฺพานิเปตานิ อภิสมฺภวิตฺวา เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

บุคคลพึงครอบงำอันตรายเหล่านี้แม้ทั้งปวง คือ หนาว ร้อน หิว ระหาย ลม แดด เหลือบและสัตว์เสือกคลานแล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Cold and heat, hunger and thirst, wind and sun, horseflies and snakes: enduring all these, without exception, wander alone like the one horned rhinoceros.

|p୯୬.๔๗୭|

นาโคว ยูถานิ วิวชุชยิตฺวา
สญชาตกุขนฺโธ ปทุมี อุฬาโร
ยถาภิรนฺตํ วิหรํ อรญเญ
เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโปฯ

บุคคลพึงเป็นผู้เที่ยวไปผู้เดียวเช่นกับนอแรด เปรียบเหมือนช้างใหญ่ผู้เกิดในตระกูลปทุม มีศีลขันธ์เกิดขึ้นแล้ว ละโขลงอยู่ในป่าตาม กภิรมย์ ฉะนั้น

As a great white elephant, with massive shoulders, renouncing his herd, lives in the wilds wherever he wants, wander alone like the one horned rhinoceros.

|pog5'द୍ୟାଣା

อฏฐาน ต่ สงุคณิการตสุส ย่ ผุสฺสเย สามยิก วิมุตฺตํ อาทิจฺจพนฺธุสฺส วโจ นิสมฺม เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ (พระปัจเจกพุทธเจ้าได้กล่าวกึ่งคาถาว่า)
บุคคลพึงใคร่ครวญถ้อยคำของพระพุทธเจ้าผู้เป็นเผ่าพันธุ์พระอาทิตย์ว่า การที่บุคคลผู้ยินดีแล้วด้วยการคลุกคลีด้วยหมู่คณะ
จะพึงบรรลุวิมุตติอันมีในสมัยนั้น ไม่เป็นฐานะที่จะมีได้
(พระกุมารได้กล่าวกึ่งคาถาที่พระปัจเจกพุทธเจ้านามว่าอาทิจจ
พันธุกล่าวแล้วให้บริบูรณ์ว่า)
พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

"There's no way that one delighting in company can touch even momentary release." Heeding the Solar Kinsman's words, wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>ଜ୍ୟ</u>୍ଚ.ଝ୍ଲାଣ୍ଟା

ทิฏฐีวิสูกานิ อุปาติวตุโต ปตุโต นิยามํ ปฏิลทุธมคุโค อุปฺปนุนญาโณมฺหิ อนญฺญเนยฺโย เอโก จเร ขคุควิสาณกปฺโป ฯ เราล่วงพ้นทิฐิอันเป็นข้าศึกได้แล้ว ถึง ความเป็นผู้เที่ยง ได้มรรค แล้ว เป็นผู้มีญาณเกิดขึ้นแล้ว อันผู้อื่นไม่พึงแนะนำพึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Transcending the contortion of views,
the sure way attained,
the path gained, [realizing:]
"Unled by others, I have knowledge arisen,"
wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>ଜ୍ୟ</u>୍ଚ.ଝ୍ଲାଜା

นิลุโลลุโป นิกุกุโห นิปฺปิปาโส
นิมุมกุโข นิทฺธนฺตกสาวโมโห
นิราสโย สพฺพโลเก ภวิตฺวา
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

บุคคลผู้ไม่โลภ ไม่หลอกลวง ไม่มีความกระหาย ไม่ลบหลู่ มีโมหะดุจน้ำฝาดอันกำจัดเสียแล้ว ไม่มีความอยาก ครอบงำ โลกทั้งปวงได้แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

With no greed, no deceit, no thirst, no hypocrisy — delusion and blemishes blown away — with no inclinations for all the world, every world, wander alone like the one horned rhinoceros.

|b%೨.៥ಡಂ|

ปาป์ สหาย์ ปริวชุชเยถ อนตุถทสฺสึ วิสเม นิวิฏร์ สย์ น เสเว ปสุต์ ปมตฺตํ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ กุลบุตรพึงเว้นสหายผู้ลามกไม่พึงเสพด้วยตนเอง ซึ่งสหายผู้ชี้บอก ความฉิบหายมีใช่ประโยชน์ ผู้ตั้งอยู่ในกรรม อันไม่เสมอ ผู้ข้องอยู่ ผู้ ประมาท พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Avoid the evil companion disregarding the goal, intent on the out-of-tune way. Don't take as a friend someone heedless and hankering. wander alone like the one horned rhinoceros.

യ്ക്കാ. ഭക്കി

พหุสฺสฺตํ ธมฺมธรํ ภเชถ มิตฺตํ อุฬารํ ปฏิภาณวนฺตํ อญญาย อตฺถานิ วิเนยฺย กงฺขํ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลพึงคบมิตรผู้เป็นพหูสูต ทรงธรรม ผู้ยิ่งด้วยคุณธรรม มี ปฏิภาณ บุคคลรู้จักประโยชน์ ทั้งหลาย กำจัดความสงสัยได้แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น

Consort with one who is learned, who maintains the Dhamma, a great and quick-witted friend. Knowing the meanings, subdue your perplexity, [then] wander alone like the one horned

rhinoceros.

|ಅಞಿ.๔๘๒|

ขิฑฺฑํ รตึ กามสุขญจ โลเก อนลงุกริตฺวา อนเปกุขมาโน วิภูสนฏฐานา วิรโต สจุจวาที เอโก จเร ขคุศวิสาณกปุโป ฯ บุคคลไม่พอใจการเล่น ความยินดี และกามสุขในโลกแล้ว ไม่เพ่งเล็ง อยู่ เว้นจากฐานะแห่ง การประดับ มีปรกติกล่าวคำสัตย์ พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น

Free from longing, finding no pleasure in the world's sport, love, or sensual bliss, abstaining from adornment, speaking the truth, wander alone like the one horned rhinoceros.

|ಹಿಷ್ರಿ.៤୯୯

ปุตฺตญจ ทาร ปิตรญจ มาตร ธนานิ ธญญานิ จ พนฺธวานิ หิตฺวาน กามานิ ยโถธิกานิ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปุโป ฯ บุคคลละบุตร ภริยา บิดา มารดา ทรัพย์ ข้าวเปลือก พวกพ้อง และกามซึ่งตั้งอยู่ ตามส่วนแล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Abandoning offspring, spouse, father, mother, riches, grain, relatives, and sensual pleasures altogether, wander alone like the one horned rhinoceros.

ಶಿಜ್ಜಾ. ಡಡಡ<u>।</u>

สงุโค เอโส ปริตฺตเมตฺถ โสขฺยํ
อปฺปสฺสาโท ทุกฺขเมตฺถ ภิยฺโย
คณฺโฑ ๑- เอโส อิติ ณตฺวา มติมา
เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

บัณฑิตทราบว่า ความเกี่ยวข้องในเวลาบริโภคเบญจกามคุณนี้ มีสุขน้อย มีความยินดีน้อย มีทุกข์มาก ดุจหัวฝี ดังนี้แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

"This is a bondage, a baited hook.

There's little happiness here,
next to no satisfaction,
all the more suffering and pain."

Knowing this, circumspect,
wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>|</u>ರ್ಜಿನಿ. ಡಡಡೆ|

สนุทาลยิตฺวาน ส์โยชนานิ ชาลํ ว เฉตฺวา สลิลมุพุจารี อคฺคีว ทฑฺฒํ อนิวตฺตมาโน เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลพึงทำลาย สังโยชน์ทั้งหลายเสีย เหมือนปลาทำลายข่าย เหมือนไฟ ไม่หวนกลับมาสู่ที่ไหม้แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือน นอแรด ฉะนั้น

Shattering fetters, like a fish in the water tearing a net, like a fire not coming back to what's burnt, wander alone like the one horned rhinoceros.

|ಅ%ಾ. ಡಡು|

โอกุขิตฺตจกุขุ น จ ปาทโลโล
คุตฺตินฺทฺริโย รกฺขิตมานสาโน
อนวสฺสฺโต อปริฑยฺหมาโน
เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ

บุคคลผู้มีจักษุทอดลงแล้ว ไม่คะนองเท้า มี อินทรีย์อันคุ้มครองแล้ว มีใจอันรักษาแล้ว ผู้อันกิเลสไม่รั่วรด แล้ว และอันไฟ คือกิเลสไม่แผด เผาอยู่

พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Eyes downcast, not footloose, senses guarded, with protected mind, not oozing — not burning — with lust, wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>|</u>ರ್ಜಿನಿ.ಡಡ್ಗು

โอหารยิตฺวา คิหิพฺยญชนานิ
สญฉินฺนปตฺโต ยถา ปาริฉตฺโต
กาสายวตฺโถ อภินิกุขมิตฺวา
เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ

บุคคลละเพศแห่งคฤหัสถ์ ดุจต้นทองหลางมีใบร่วงหล่นแล้ว นุ่งห่ม ผ้ากาสายะ ออก บวชเป็นบรรพชิต พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Taking off the householder's marks, like a coral tree that has shed its leaves, going forth in the ochre robe, wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>|</u>ರ್ಜಿನಿ. ಡಡಡ|

รเสสุ เคธ้ อกร้ อโลโล อนญฺญโปสี สปทานจารี กุเล กุเล อปฺปฏิพทฺธจิตฺโต เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ ภิกษุไม่กระทำความยินดีในรสทั้งหลาย ไม่โลเล ไม่เลี้ยงคนอื่น มี ปรกติเที่ยวบิณฑบาตตามลำดับตรอก ผู้มี จิตไม่ผูกพันในตระกูล พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Showing no greed for flavors, not careless, going from house to house for alms, with mind un-enmeshed in this family or that, wander alone like the one horned rhinoceros.

<u>ರ್</u>ಜಿಂ. ಡಡ್ಗ

ปหาย ปญจาวรณานิ เจตโส
อุปกุกิเลเส พยปนุชุช สพุเพ
อนิสุสิโต เฉตุวา สิเนหโทสํ
เอโก จเร ขคุควิสาณกปุโป ฯ

บุคคลละธรรมเป็นเครื่องกั้นจิต ๕ อย่าง บรรเทา อุปกิเลสทั้งปวง แล้ว ผู้อันทิฐิไม่อาศัย ตัดโทษคือความเยื่อใยได้แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Abandoning barriers to awareness, expelling all defilements — all — non-dependent, cutting aversion, allurement, wander alone like the one horned rhinoceros.

।ଜ୍ୟୁ:୯୯୦।

วิปิฏฐิกตฺวาน สุขํ ทุกฺขญฺจ ปุพฺเพว จ โสมนสฺสโทมนสฺสํ ลทฺธานุเปกฺขํ สมถํ วิสฺทฺธํ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลละสุข ทุกข์ โสมนัสและโทมนัสในกาลก่อนได้ ได้อุเบกขาและสมถะอันบริสุทธิ์แล้ว พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น

Turning your back on pleasure and pain, as earlier with sorrow and joy, attaining pure equanimity, tranquility, wander alone like the one horned rhinoceros.

യ്ക്കാ. ഭ്യ

อารทุธวิริโย ปรมตุถปตุติยา อลีนจิตุโต อกุสีตวุตุตี ทพุหนิกุกโม ถามพลูปปนุโน เอโก จเร ขคุควิสาณกปุโป ฯ บุคคลปรารภความเพียรเพื่อบรรลุ ปรมัตถประโยชน์ มีจิตไม่หดหู่ มี ความประพฤติไม่เกียจคร้าน มีความบากบั่นมั่น ถึงพร้อมแล้วด้วย กำลังกายและกำลังญาณ พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

With persistence aroused for the highest goal's attainment, with mind un-smeared, not lazy in action, firm in effort, with steadfastness and strength arisen, wander alone like the one horned rhinoceros.

യും. ക്യ

ปฏิสลุลาน ณานมริญจมาโน ธมฺเมสุ นิจฺจ๋ อนุธมฺมจารี อาทีนว๋ สมฺมสิตา ภเวสุ เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ บุคคลไม่ละการหลีกเร้นและฌาน มีปรกติประพฤติธรรม อันสมควร เป็นนิตย์ในธรรมทั้งหลาย พิจารณาเห็นโทษใน ภพทั้งหลาย พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Not neglecting seclusion, absorption, constantly living the Dhamma in line with the Dhamma, comprehending the danger in states of becoming, wander alone like the one horned rhinoceros.

|pag.cam

ตณฺหกุขยํ ปตุถยํ อปฺปมตฺโต อเนลมูโค สุตวา สติมา สงฺขาตธมฺโม นิยโต ปธานวา เอโก จเร ขคควิสาณกปโป ฯ บุคคลผู้ปรารถนาความสิ้นตัณหา พึงเป็นผู้ไม่ประมาท ไม่เป็นคนบ้า คนใบ้ มีการสดับ มีสติ มีธรรมอันกำหนดรู้แล้ว เป็นผู้เที่ยง มีความ เพียร

พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น

Intent on the ending of craving and heedful, learned, mindful, not muddled, certain — having reckoned the Dhamma — and striving, wander alone like the one horned rhinoceros.

|២*%*೨.๔๙๔|

ส์โหว สทุเทสุ อสนุตสนุโต วาโตว ชาลมุหิ อสชุชมาโน ปทุมํว โตเยน อลิมุปมาโน เอโก จเร ขคุควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลไม่สะดุ้งในธรรมมีความ
ไม่เที่ยงเป็นต้น เหมือนราชสีห์ไม่สะดุ้งในเสียง ไม่ข้องอยู่
ในธรรมมีขันธ์และอายตนะเป็นต้น เหมือนลมไม่ข้องอยู่
ในข่าย ไม่ติดอยู่ด้วยความยินดีและความโลภ เหมือน
ดอกปทุมไม่ติดอยู่ด้วยน้ำ

พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Un-startled, like a lion at sounds.
Un-snared, like the wind in a net.
Un-smeared, like a lotus in water:
wander alone like the one horned rhinoceros.

ത്രം . ക്യൂ

สิโห ยถา ทาฐพลี ปสยห ราชา มิคาน์ อภิภุยฺยจารี เสเวถ ปนฺตานิ เสนาสนานิ เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลพึงเสพเสนาสนะอันสงัด เป็นผู้เที่ยวไป ผู้เดียวเช่นกับนอแรด เหมือนราชสีห์มีเขี้ยวเป็นกำลัง ข่มขี่ ครอบงำหมู่เนื้อเที่ยวไป เหมือน นอแรด ฉะนั้น

Like a lion — forceful, strong in fang, living as a conqueror, the king of beasts — resort to a solitary dwelling.

Wander alone like the one horned rhinoceros.

|୭୯୬.๔୯୬<u>|</u>

เมตฺตํ อุเปกฺขํ กรุณํ วิมุตฺตํ อาเสวมาโน มุทิตญฺจ กาเล สพฺเพน โลเกน อวิรุชฺฌมาโน เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ บุคคลเสพอยู่ซึ่งเมตตาวิมุติ กรุณาวิมุติ มุทิตาวิมุติ และอุเบกขาวิมุติ ในกาลอันควร ไม่ยินร้ายด้วยโลกทั้งปวง พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือน นอแรด ฉะนั้น

At the right time consorting with the release through good will, compassion, appreciation, equanimity, unobstructed by all the world, any world, wander alone like the one horned rhinoceros.

|paga.๔୯๗|

ราคญจ โทสญจ ปหาย โมหํ สนุทาลยิตฺวาน ส์โยชนานิ อสนตสํ ชีวิตสงขยมหิ บุคคลละราคะ โทสะ และโมหะแล้ว ทำลายสังโยชน์ทั้งหลายแล้ว ไม่สะดุ้งในเวลาสิ้นชีวิต พึงเที่ยวไปผู้เดียว เหมือนนอแรด ฉะนั้น

Having let go of passion, aversion, delusion; having shattered the fetters; undisturbed at the ending of life, wander alone like the one horned rhinoceros.

|២*೪*೨.๔๙๘|

ภชนฺติ เสวนฺติ จ การณตุถา นิกฺการณา ทุลฺลภา อชฺช มิตฺตา อตฺตตฺถปญฺญา อสฺจี มนุสฺสา เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ฯ มนุษย์ทั้งหลายผู้ไม่สะอาด มีปัญญามุ่งประโยชน์ตน ย่อมคบหา สมาคมเพราะมีเหตุเป็นประโยชน์ ผู้ไม่มีเหตุมาเป็นมิตร หาได้ยาก ในทุกวันนี้ บุคคล พึงเที่ยวไปผู้เดียวเหมือนนอแรด ฉะนั้น ฯ

People follow and associate for a motive.

Friends without a motive these days are rare.

They're shrewd for their own ends, and impure.

Wander alone like the one horned rhinoceros



### SIMSAPĀVANA SUTTA - THE SIMSAPĀ FOREST - SN 56.31 (S V 437)

In this famous Sutta the Buddha states that his knowledge is broad an wide, but that he only teaches and adheres to what is directly connected to the goal of attaining liberation

[๑๗๑๒] เอก สมย ภควา โกสมุพิย วิหรติ สีสปาวเน อถ โข ภควา ปริตุตานิ สีสปาปณุณานิ ปาณินา คเหตุวา ภิกุขู [1712] ekaṃ samayaṃ bhagavā kosambiyaṃ viharati siṃsapā·vane. atha kho bhagavā parittāni siṃsapā·paṇṇāni pāṇinā gahetvā bhikkhū

Once the Blessed One was staying at Kosambi in the Simsapa forest. Then, picking up a few Simsapa leaves with his hand, he asked the monks:

อามนุเตสิ ต์ กึ มญญถ ภิกุขเว กตม นุ โข พหุตร์ ฯ ยานิวา มยา ปริตุตานิ สีสปาปณุณานิ ปาณินา คหิตานิ ยทิทํ อุปริสีสปาวเนติ amenutesi tam kim maññatha, bhikkhave, katamam nu kho bahu·taram: yāni vā mayā parittāni siṃsapāpaṇṇāni pāṇinā gahitāni yadidam upari siṃsapā·vane ti?

What do you think, monks, which are more numerous: the few Simsapa leaves in my hand or those overhead in this Simsapa forest?

อปุปมตุตกานิ ภนุเต ภควตา ปริตุตานิ สีสปาปณุณานิ ปาณินา คหิตานิ อถ โข เอตาเนว พหุตรานิ ยทิทํ อุปริ สีสปาวเนติ appamattakāni, bhante, bhagavatā parittāni siṃsapāpaṇṇāni pāṇinā gahitāni; atha kho etāneva bahutarāni yadidaṃ upari siṃsapāvaneti

The leaves in the hand of the Blessed One are few in number, lord. Those overhead in the simsapa forest are more numerous.

เอวเมว โข ภิกุขเว เอตเทว พหุตร์ ย่
โว มยา อภิญญาย อนกุขาต์ [๑]- ฯ กสุมา เจต์ ภิกุขเว มยา
อนกุขาต์ ฯ น เหต่ ภิกุขเว อตุถสญหิต์ นาทิพุรหุมจริยก์ น
นิพุพิทาย น วิราคาย น นิโรธาย น อุปสมาย น อภิญญาย
น สมุโพธาย น นิพุพานาย ส่วตุตติ ฯ ตสุมาต์ มยา อนกุขาต์ ฯ
evameva kho, bhikkhave, etadeva bahutaram yam
vo mayā abhiññāya anakkhātam. kasmā c·etam, bhikkhave, mayā
anakkhātam? na hetam, bhikkhave, atthasamhitam nādibrahmacariya·kam na
nibbidāya na virāgāya na nirodhāya na upasamāya na abhiññāya
na sambodhāya na nibbānāya samvattati; tasmātam mayā anakkhātam

In the same way, monks, those things that I have known with direct knowledge but have not taught are far more numerous [than what I have taught]. And why haven't I taught them? Because they are not connected with the goal [or: they are not profitable], do not relate to the rudiments of the enobled life, and do not lead to disenchantment, to dispassion, to cessation, to calm, to direct knowledge, to self-awakening, to Unbinding. That is why I have not taught them

[๑๗๑๓] กิญจิ ภิกุขเว มยา อกุขาต์ ฯ อิทํ ทุกุขนุติ ภิกุขเว มยา อกุขาตํ อยํ ทุกุขสมุทโยติ มยา อกุขาตํ อยํ ทุกุขนิโรโธติ มยา อกุขาตํ อยํ ทุกุขนิโรธคามินี ปฏิปทาติ มยา อกุขาตํ ฯ

[1713] kiñ·ca, bhikkhave, mayā akkhātaṃ? 'idaṃ dukkhan'ti, bhikkhave, mayā akkhātaṃ, 'ayaṃ dukkha·samudayo'ti mayā akkhātaṃ, 'ayaṃ dukkha·nirodho'ti mayā akkhātaṃ, 'ayaṃ dukkha·nirodha·gāminī paṭipadā'ti mayā akkhātam

And what have I taught? 'This is stress': This is what I have taught. 'This is the origination of stress': This is what I have taught.' This is the path of practice leading to the cessation of stress': This is what I have taught.

กสุมา เจต์ ภิกุขเว มยา อกุขาต์ ฯ เอตญหิ ภิกุขเว อตุถสญหิต์ เอต์ อาทิพุรหุมจริยก์ เอต์ นิพุพิทาย วิราคาย นิโรธาย อุปสมาย อภิญญาย สมุโพธาย นิพุพานาย ส่วตุตติ ตสุมาต์ มยา อกุขาต์ kasmā c·etaṃ, bhikkhave, mayā akkhātaṃ? etañ·hi, bhikkhave, attha·saṃhitaṃ etaṃ ādi·brahmacariya·kaṃ etaṃ nibbidāya virāgāya nirodhāya upasamāya abhiññāya sambodhāya nibbānāya saṃvattati; tasmā taṃ mayā akkhātaṃ

And why have I taught these things? Because they are connected with the goal [or: they are profitable], relate to the rudiments of the enobled life, and lead to disenchantment, to dispassion, to cessation, to calm, to direct knowledge, to self-awakening, to Unbinding. This is why I have taught them.

ตสุมา ติห ภิกุขเว อิทํ ทุกุขนุติ โยโค กรณีโย อยํ ทุกุขสมุทโยติ โยโค กรณีโย อยํ ทุกุขนิโรโธติ โยโค กรณีโย อยํ ทุกุขนิโรธคามินี ปฏิปทาติ โยโค กรณีโยติ
Tasmā tiha, bhikkhave, 'idaṃ dukkhan'ti yogo karaṇīyo, 'ayaṃ dukkha·samudayo'ti yogo 'karaṇīyo, 'ayaṃ dukkha·nirodho'ti yogo karaṇīyo, 'ayaṃ dukkha·nirodha·gāminī paṭipadā'ti yogo karaṇīyo ti.

Therefore your duty is the contemplation: 'This is stress'; your duty is the contemplation: 'This is the origination of stress'; your duty is the contemplation: 'This is the cessation of stress'; your duty is the contemplation: 'This is the path of practice leading to the cessation of stress.'

This is an altered Version of the original Pali/ English translation by Thanissaro Bhikkhu. Access to Insight, 1997



### DEPENDENT ORIGINATION

| อวิชชาปัจจะยา สังขารา                                  | Avijjā-paccayā saṅkhārā                                   | With ignorance as a condition there are processes                                                         |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| สังขาระปัจจะยา วิญญานัง                                | Saṅkhāra-paccayā viññāṇang                                | With processes as a condition there is (sensory) consciousness                                            |
| วิญญาณะปัจจะยา นามะรูปัง                               | Viññāṇa-paccayā nāma-rūpang                               | With (sensory) consciousness as a condition there are name & form                                         |
| นามะรูปะปัจจะยา สะพ้ายะตะนัง                           | Nāma-rūpa-paccayā saļāyatanang                            | With name & form as a condition there are the six sense media                                             |
| สะฟ้ายะตะนะปัจจะยา ผัสโส                               | Saļāyatana-paccayā phasso                                 | With the six sense media as a condition there is contact                                                  |
| ผัสสะปัจจะยา เวทนา                                     | Phassa-paccayā vedanā                                     | With contact as a condition there is feeling                                                              |
| เวทะนายะปัจจะยา ตัณหา                                  | Vedanā-paccayā taṇhā                                      | With feeling as a condition there is craving                                                              |
| ตัณหาปัจจะยา อุปาทานัง                                 | Taṇhā-paccayā upādānang                                   | With craving as a condition there is clinging                                                             |
| อุปาทานะปัจจะยา ภะโว                                   | Upādāna-paccayā bhavo                                     | With clinging as a condition there is becoming                                                            |
| ภะวะปัจจะยา ชาติ                                       | Bhava-paccayā jāti                                        | With becoming as a condition there is birth                                                               |
| ชาติปัจจะยา ชะรามะระณัง                                | Jāti-paccayā jara-maraṇang                                | With birth as a condition there is decay and death                                                        |
| โสกะปะริเทวะทุกขะโทมะนัสสุปา<br>ยาสา สัมภะวันติ        | soka-parideva-dukkha-domanassupā<br>yāsā sambhavanti      | aging, sorrow, lamentation, pain, distress, & despair come into play                                      |
| เอวะเมตัสสะ เกวะลัสสะ ทุกขัก<br>ขันธัสสะ สะมุทะโย โหติ | Evam-etassa kevalassa<br>dukkhakkhandhassa, samudayo hoti | Thus is the origination of this entire mass of suffering & stress                                         |
| อวิชชายะ เตววะ อะเสสะวิราคะนิ<br>โรธา สังขาระนิโรโธ    | Avijjāyatveva asesa-virāga-nirodhā<br>saṅkhāra-nirodho    | Now from the remainder less fading & cessation of that very ignorance there is the cessation of processes |
| สังขาระนิโรธา วิญาณะนิโรโธ                             | Saṅkhāra-nirodhā viññāṇa-nirodho                          | From the cessation of processes there is the cessation of (sensory) consciousness                         |

| วิญญาณะนิโรธา นามรูปะนิโรโธ                          | Viññāṇa-nirodhā nāma-rūpa-nirodho                        | From the cessation of (sensory) consciousness there is the cessation of name & form |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| นามะรูปะนิโรธา สะฟ้ายะตะนะนิ<br>โรโธ                 | Nāma-rūpa-nirodhā saļāyatana-<br>nirodho                 | From the cessation of name & form there is the cessation of the six sense media     |
| สะฟ้ายะตะนะนิโรธา ผัสสะนิโรโธ                        | Saļāyatana-nirodhā phassa-nirodho                        | From the cessation of the six sense media there is the cessation of contact         |
| ผัสสะนิโรธา เวทนานิโรโธ                              | Phassa-nirodhā vedanā-nirodho                            | From the cessation of contact there is the cessation of feeling                     |
| เวทนานิโรธา ตัณหานิโรโธ                              | Vedanā-nirodhā taṇhā-nirodho                             | From the cessation of feeling there is the cessation of craving                     |
| ตัณหานิโรธา อุปาทานะนิโรโธ                           | Taṇhā-nirodhā upādāna-nirodho                            | From the cessation of craving there is the cessation of clinging                    |
| อุปาทานะนิโรธา ภะวะนิโรโธ                            | Upādāna-nirodhā bhava-nirodho                            | From the cessation of clinging there is the cessation of becoming                   |
| ภะวะนิโรธา ชาตินิโรโธ                                | Bhava-nirodhā jāti-nirodho                               | From the cessation of becoming there is the cessation of birth                      |
| ชาตินิโรธา ชะรามะระณัง                               | Jāti-nirodhā jara-maraṇang                               | From the cessation of decay and death                                               |
| โสกะปะริเทวะทุกขะโทมะนัสสุปา<br>ยาสา นิรุชฌันติ      | soka-parideva-dukkha-<br>domanassupāyāsā nirujjhanti     | birth, aging, sorrow, lamentation, pain, distress, & despair all cease              |
| เอวะเมตัสสะ เกวะลัสสะ ทุกขัก<br>ขันธัสสะ นิโรโธ โหติ | Evam-etassa kevalassa<br>dukkhakkhandhassa, nirodho hoti | Thus is the cessation of this entire mass of suffering & stress                     |

#### ANAPANASATI SUTTA: MINDFULNESS OF BREATHING

I have heard that on one occasion the Blessed One was staying at Savatthi in the Eastern Monastery, the palace of Migara's mother, together with many well-known elder disciples; with Ven. Sariputta, Ven. Maha Moggallana, Ven. Maha Kassapa, Ven. Maha Kaccana, Ven. Maha Kotthita, Ven. Maha Kappina, Ven. Maha Cunda, Ven. Revata, Ven.

Ananda, and other well-known elder disciples. On that occasion the elder monks were teaching and instructing. Some elder monks were teaching and instructing ten monks, some were teaching and instructing twenty monks, some were teaching and instructing forty monks.

The new monks, being taught and instructed by the elder monks, were discerning grand, successive distinctions.

Now on that occasion, the Uposatha day of the fifteenth, the full-moon night of the Pavarana ceremony, the Blessed One was seated in the open air surrounded by the community of monks. Surveying the silent community of monks, he addressed them:

"Monks, I am content with this practice. I am content at heart with this practice. So arouse even more intense persistence for the attaining of the as-yet-unattained, the reaching of the as-yet-unreached, the realization of the as-yet-unrealized. I will remain right here at Savatthi [for another month] through the 'White Water-lily' Month, the fourth month of the rains."

The monks in the countryside heard, "The Blessed One, they say, will remain right there at Savatthi through the White Water-lily Month, the fourth month of the rains." So they left for Savatthi to see the Blessed One.

Then the elder monks taught and instructed the new monks even more intensely. Some elder monks were teaching and instructing ten monks, some were teaching and instructing twenty monks, some were teaching and instructing forty monks. The new monks, being taught and instructed by the elder monks, were discerning grand, successive distinctions.

Now on that occasion, the Uposatha day of the fifteenth, the full-moon night of the White Water-lily Month, the fourth month of the rains, the Blessed One was seated in the open air surrounded by the community of monks. Surveying the silent community of monks, he addressed them:

"Monks, this assembly is free from idle chatter, devoid of idle chatter, and is established on pure heartwood: such is this community of monks, such is this assembly.

The sort of assembly that is worthy of gifts, worthy of hospitality, worthy of offerings, worthy of respect, an incomparable field of merit for the world: such is this community of monks, such is this assembly.

The sort of assembly to which a small gift, when given, becomes great, and a great gift greater: such is this community of monks, such is this assembly.

The sort of assembly that it is rare to see in the world: such is this community of monks, such is this assembly, the sort of assembly that it would be worth traveling for leagues, taking along provisions, in order to see.

"In this community of monks there are monks who are arahants, whose mental effluents are ended, who have reached fulfillment, done the task, laid down the burden, attained the true goal, laid to waste the fetter of becoming, and who are released through right gnosis: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who, with the wasting away of the five lower fetters, are due to be reborn [in the Pure Abodes], there to be totally unbound, destined never again to return from that world: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who, with the wasting away of [the first] three fetters, and with the attenuation of passion, aversion, and delusion, are once-returners, who on returning only once more to this world, will make an ending to stress: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who, with the wasting away of [the first] three fetters, are stream-winners, steadfast, never again destined for states of woe, headed for self-awakening: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who remain devoted to the development of the four frames of reference... the four right exertions... the four bases of power... the five faculties... the five strengths... the seven factors for awakening... the noble eightfold path: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who remain devoted to the development of good will... compassion... appreciation... equanimity... [the perception of the] foulness [of the body]... the perception of inconstancy: such are the monks in this community of monks.

"In this community of monks there are monks who remain devoted to mindfulness of in-and-out breathing.

"Mindfulness of in-and-out breathing, when developed and pursued, is of great fruit, of great benefit. Mindfulness of in-and-out breathing, when developed and pursued, brings the four frames of reference to their culmination. The four frames of reference, when developed and pursued, bring the seven factors for awakening to their culmination. The seven factors for awakening, when developed and pursued, bring clear knowing and release to their culmination.

#### Mindfulness of In-and-Out Breathing

"Now how is mindfulness of in-and-out breathing developed and pursued so as to be of great fruit, of great benefit?

"There is the case where a monk, having gone to the wilderness, to the shade of a tree, or to an empty building, sits down folding his legs crosswise, holding his body erect, and setting mindfulness to the fore.[1] Always mindful, he breathes in; mindful he breathes out.

- [1] Breathing in long, he discerns, 'I am breathing in long'; or breathing out long, he discerns, 'I am breathing out long.'
- [2] Or breathing in short, he discerns, 'I am breathing in short'; or breathing out short, he discerns, 'I am breathing out short.'
- [3] He trains himself, 'I will breathe in sensitive to the entire body.'[2] He trains himself, 'I will breathe out sensitive to the entire body.'
- [4] He trains himself, 'I will breathe in calming bodily fabrication.'[3] He trains himself, 'I will breathe out calming bodily fabrication.'
- [5] He trains himself, 'I will breathe in sensitive to rapture.' He trains himself, 'I will breathe out sensitive to rapture.'
- [6] He trains himself, 'I will breathe in sensitive to pleasure.' He trains himself, 'I will breathe out sensitive to pleasure.'

- [7] He trains himself, 'I will breathe in sensitive to mental fabrication.'[4] He trains himself, 'I will breathe out sensitive to mental fabrication.'
- [8] He trains himself, 'I will breathe in calming mental fabrication.' He trains himself, 'I will breathe out calming mental fabrication.'
- [9] He trains himself, 'I will breathe in sensitive to the mind.' He trains himself, 'I will breathe out sensitive to the mind.'
- [10] He trains himself, 'I will breathe in satisfying the mind.' He trains himself, 'I will breathe out satisfying the mind.'
- [11] He trains himself, 'I will breathe in steadying the mind.' He trains himself, 'I will breathe out steadying the mind.'
- [12] He trains himself, 'I will breathe in releasing the mind.' He trains himself, 'I will breathe out releasing the mind.'
- [13] He trains himself, 'I will breathe in focusing on inconstancy.' He trains himself, 'I will breathe out focusing on inconstancy.'
- [14] He trains himself, 'I will breathe in focusing on dispassion [literally, fading].' He trains himself, 'I will breathe out focusing on dispassion.'
- [15] He trains himself, 'I will breathe in focusing on cessation.' He trains himself, 'I will breathe out focusing on cessation.'
- [16] He trains himself, 'I will breathe in focusing on relinquishment.' He trains himself, 'I will breathe out focusing on relinquishment.'

This is how mindfulness of in-and-out breathing is developed and pursued so as to be of great fruit, of great benefit.

#### The Four Frames of Reference

And how is mindfulness of in and out breathing developed and pursued so as to bring the four frames of reference to their culmination?

- [1] On whatever occasion a monk breathing in long discerns, 'I am breathing in long'; or breathing out long, discerns, 'I am breathing out long'; or breathing in short, discerns, 'I am breathing in short'; or breathing out short, discerns, 'I am breathing out short'; trains himself, 'I will breathe in...and... out sensitive to the entire body'; trains himself, 'I will breathe in...and...out calming bodily fabrication': On that occasion the monk remains focused on the body in and of itself ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world. I tell you, monks, that this the in-and-out breath is classed as a body among bodies, which is why the monk on that occasion remains focused on the body in and of itself ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world.
- [2] On whatever occasion a monk trains himself, 'I will breathe in...and...out sensitive to rapture'; trains himself, 'I will breathe in...and...out sensitive to pleasure'; trains himself, 'I will breathe in...and...out sensitive to mental fabrication'; trains himself, 'I will breathe in...and...out calming mental fabrication': On that occasion the monk remains focused on feelings in and of themselves ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world. I tell you, monks, that this careful attention to in-and-out breaths is classed as a feeling among feelings,[6] which is why the monk on that occasion remains focused on feelings in and of themselves ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world.

- [3] On whatever occasion a monk trains himself, 'I will breathe in...and...out sensitive to the mind'; trains himself, 'I will breathe in...and...out steadying the mind'; trains himself, 'I will breathe in...and...out steadying the mind'; trains himself, 'I will breathe in...and...out releasing the mind': On that occasion the monk remains focused on the mind in and of itself ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world. I don't say that there is mindfulness of in-and-out breathing in one of lapsed mindfulness and no alertness, which is why the monk on that occasion remains focused on the mind in and of itself ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world.
- [4] On whatever occasion a monk trains himself, 'I will breathe in...and...out focusing on inconstancy'; trains himself, 'I will breathe in...and...out focusing on dispassion'; trains himself, 'I will breathe in...and...out focusing on cessation'; trains himself, 'I will breathe in...and...out focusing on relinquishment': On that occasion the monk remains focused on mental qualities in and of themselves ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world. He who sees with discernment the abandoning of greed and distress is one who watches carefully with equanimity, which is why the monk on that occasion remains focused on mental qualities in and of themselves ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world.

This is how mindfulness of in-and-out breathing is developed and pursued so as to bring the four frames of reference to their culmination.

#### The Seven Factors for Awakening

And how are the four frames of reference developed and pursued so as to bring the seven factors for awakening to their culmination?

- [1] On whatever occasion the monk remains focused on the body in and of itself ardent, alert, and mindful putting aside greed and distress with reference to the world, on that occasion his mindfulness is steady and without lapse. When his mindfulness is steady and without lapse, then mindfulness as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [2] Remaining mindful in this way, he examines, analyzes, and comes to a comprehension of that quality with discernment. When he remains mindful in this way, examining, analyzing, and coming to a comprehension of that quality with discernment, then analysis of qualities as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [3] In one who examines, analyzes, and comes to a comprehension of that quality with discernment, persistence is aroused unflaggingly. When persistence is aroused unflaggingly in one who examines, analyzes, and comes to a comprehension of that quality with discernment, then persistence as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [4] In one whose persistence is aroused, a rapture not-of-the-flesh arises. When a rapture not-of-the-flesh arises in one whose persistence is aroused, then rapture as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [5] For one enraptured at heart, the body grows calm and the mind grows calm. When the body and mind of a monk enraptured at heart grow calm, then serenity as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [6] For one who is at ease his body calmed the mind becomes concentrated. When the mind of one who is at ease his body calmed becomes concentrated, then concentration as a factor for awakening becomes aroused. He develops it, and for him it goes to the culmination of its development.
- [7] He carefully watches the mind thus concentrated with equanimity. When he carefully watches the mind thus concentrated with equanimity, equanimity as a factor for awakening becomes aroused. He develops

it, and for him it goes to the culmination of its development. (Similarly with the other three frames of reference: feelings, mind, and mental qualities.)

This is how the four frames of reference are developed and pursued so as to bring the seven factors for awakening to their culmination.

#### Clear Knowing and Release

"And how are the seven factors for awakening developed and pursued so as to bring clear knowing and release to their culmination? There is the case where a monk develops mindfulness as a factor for awakening dependent on seclusion, dependent on dispassion, dependent on cessation, resulting in relinquishment. He develops analysis of qualities as a factor for awakening... persistence as a factor for awakening... rapture as a factor for awakening... serenity as a factor for awakening... concentration as a factor for awakening... equanimity as a factor for awakening dependent on seclusion, dependent on dispassion, dependent on cessation, resulting in relinquishment.

"This is how the seven factors for awakening are developed and pursued so as to bring clear knowing and release to their culmination."

That is what the Blessed One said. Gratified, the monks delighted in the Blessed One's words.

#### Notes

- 1. To the fore (parimukham): The Abhidhamma takes an etymological approach to this term, defining it as around (pari-) the mouth (mukham). In the Vinaya, however, it is used in a context (Cv.V.27.4) where it undoubtedly means the front of the chest. There is also the possibility that the term could be used idiomatically as "to the front," which is how I have translated it here.
- 2. The commentaries insist that "body" here means the breath, but this is unlikely in this context, for the next step without further explanation refers to the breath as "bodily fabrication." If the Buddha were using two different terms to refer to the breath in such close proximity, he would have been careful to signal that he was redefining his terms (as he does below, when explaining that the first four steps in breath meditation correspond to the practice of focusing on the body in and of itself as a frame of reference). The step of breathing in and out sensitive to the entire body relates to the many similes in the suttas depicting jhana as a state of whole-body awareness (see MN 119).
- 3. "In-and-out breaths are bodily; these are things tied up with the body. That's why in-and-out breaths are bodily fabrications." MN 44.
- 4. "Perceptions and feelings are mental; these are things tied up with the mind. That's why perceptions and feelings are mental fabrications." MN 44.
- 5. AN 9.34 shows how the mind, step by step, is temporarily released from burdensome mental states of greater and greater refinement as it advances through the stages of jhana.
- 6. As this shows, a meditator focusing on feelings in themselves as a frame of reference should not abandon the breath as the basis for his/her concentration.

See also: SN 54.8. by Thanissaro Bikkhu

#### SN 20.7 (S II 266) ĀŅI SUTTA — THE PEG —

#### [๖๗๒] สาวตุถิยํ วิหรติ ...

sāvatthiyam viharati Dwelling in Sāvatthī

Sāvatthī, The capital town of Kosala in India and one of the six great Indian cities during the lifetime of the Buddha

ภูตปุพฺพํ ภิกฺขเว ทสารหานํ อานโก นาม มุทิงฺโค อโหสิ ฯ ตสฺส ทสารหา อานเก ผพื้เต อญฺญํ อาณึ โอทหึสุ ฯ อหุ โข โส ภิกฺขเว สมโย ยํ อานกสฺส มุทิงฺคสฺส โปราณํ โปกฺขรํ ผลกํ อนฺตรธายิ อาณิสงฺ ฆาโต จ อวสิสยิ ฯ

Bhūta·pubbaṃ, bhikkhave, dasārahānaṃ ānako nāma mudiṅgo ahosi. Tassa dasārahā ānake phaļite aññaṃ āṇiṃ odahiṃsu. Ahu kho so, bhikkhave, samayo yaṃ ānakassa mudiṅgassa porāṇaṃ pokkhara·phalakaṃ antaradhāyi. Āṇi·saṅghāṭo·va avasissi.

Formerly, bhikkhus, the Dasārahās had a drum named Mudinga. When the Dasārahās' drum was broken, they would insert a peg in it. There was a time, bhikkhus, when the original skin and body of the Mudinga drum had disappeared. There only remained an assemblage of pegs.

เอวเมว โข ภิกุขเว ภวิสฺสนฺติ ภิกุขู อนาคตมทุธานํ เย เต สุตฺตนฺตา ตถาคตภาสิตา คมฺภีรา คมฺภีรตฺถา โลกุตฺตรา สุญฺญตปฏิสญฺณฺตฺตา เตสุ ภญฺญมาเนสุ น สุสฺสฺสิสฺสนฺติ น โสตํ โอทหิสฺสานติ น อญฺญาจิตฺตํ อุปฏฺฐาเปสฺสนฺติ น จ เต ธมฺเม อุคฺคเหตพฺพํ ปริยาปุณิตพฺพํ มญฺญิสฺสนฺติ ฯ

Evam·eva kho, bhikkhave, bhavissanti bhikkhū anāgatam·addhānam, ye te suttantā tathāgata·bhāsitā gambhīrā gambhīr·atthā lok·uttarā suññata·p·paṭisamyuttā, tesu bhaññamānesu na sussūsissanti, na sotam odahissanti na aññā cittam upaṭṭhāpessanti na ca te dhamme uggahetabbam pariyāpuṇitabbam maññissanti.

In the same way, bhikkhus, in future time, there will be bhikkhus who will not listen to the utterance of such discourses which are words of the Tathāgata, profound, profound in meaning, leading beyond the world, connected with emptiness, they will not lend ear, they will not apply their mind on knowledge, they will not consider those teachings as to be taken up and mastered.

เย ปน เต สุตุตนุตา กวิกตา กาเวยฺยา จิตฺตกฺขรา จิตฺตพฺยญฺชนา พาหิรกา สาวกภาสิตา เตสุ ภญฺญมาเนสุ สุสฺสฺสิสฺสนฺติ โสตํ โอทหิสฺสนฺติ อญฺญาจิตฺตํ อุปฏฺฐาเปสฺสนฺติ ต จ ธมฺเม อุคฺคเหตฺพฺพํ ปริยาปฺณิตพฺพํ มญฺญิสฺ สนฺติ ฯ [๖๗๓] เอวเมว เตสํ ภิกฺขเว สุตฺตนฺตานํ ตถาคตภาสิตานํ คมฺภีรานํ ๑-คมฺภีรตฺถานํ โลกุตฺตรานํ สุญฺญฺตปฏิสญฺญฺตุตา นํอนฺตรธานํ ภวิสฺสติ

Ye pana te suttantā kavi·katā kāveyyā citt·akkharā citta·byañjanā bāhirakā sāvaka·bhāsitā, tesu bhaññamānesu sussūsissanti sotam odahissanti aññā cittam upaṭṭhāpessanti, te ca dhamme uggahetabbam pariyāpuṇitabbam maññissanti. Evame tesam, bhikkhave, suttantānam tathāgata·bhāsitānam gambhīrānam gambhīr·atthānam lok·uttarānam suññata·p·paṭisamyuttānam antaradhānam bhavissati.

On the contrary, they will listen to the utterance of such discourses which are literary compositions made by poets, witty words, witty letters, by people from outside [the Dhamma], or the words of disciples, they will lend ear, they will apply their mind on knowledge, they will consider those teachings as to be taken up and mastered. Thus, bhikkhus, the discourses which are words of the Tathāgata, profound, profound in meaning, leading beyond the world, connected with emptiness, will disappear.

ตสุมาติห ภิกุขเว เอว สิกุขิตพุฬ เย เต สุตฺตนฺตา ตถาคตภาสิตา คมฺภีรา คมฺภีรตฺถา โลกุตฺตรา สุญญูตปฏิสญฺญฺตฺตา เตสุ ภญฺญมาเนสุ สุสฺสฺสิสฺสาม โสตํ โอทหิสฺสาม อญฺญาจิตฺตํ อุปฏฺฐาเปสฺสาม เต จ ธมฺเม อุคฺคเหตฺพฺฬ ปริยาปฺณิตพฺฬ มญฺญฺิสฺสามาติ เอวญฺหิ โว ภิกุขเว สิกุขิตพฺพนฺติ ฯ สตฺตมํ ฯ

Tasmātiha, bhikkhave, evam sikkhitabbam: 'ye te suttantā tathāgata·bhāsitā, gambhīrā gambhīr·atthā lok·uttarā suññata·p·paṭisaṃyuttā, tesu bhaññamānesu sussūsissāma sotaṃ odahissāma aññā cittaṃ upaṭṭhāpessāma, te ca dhamme uggahetabbam pariyāpuṇitabbam maññissāma'ti. Evañhi vo, bhikkhave, sikkhitabban·ti.

Therefore, bhikkhus, you should train thus: 'We will listen to the utterance of such discourses which are words of the Tathāgata, profound, profound in meaning, leading beyond the world, connected with emptiness, we will lend ear, we will apply our mind on knowledge, we will consider those teachings as to be taken up and mastered.' This is how, bhikkhus, you should train yourselves.

# TIPITAKA (พระไตรปิฎก) DIVIDED INTO THREE PARTS

อา ปา มะ จุ ปะ ที มะ สัง อัง ขุ สัง วิ ธา ปุ กะ ยะ ปะ ā pā ma cu pa di ma sam an khu sam vi dhā pu ga ya pa

Tipitaka (พระไตรปิฎก) divided into three parts:

1. Vinaya Pitaka(วินัยปิฎก) - ā (อา), pā (ปา), ma (มะ), cu (จุ), pa (ปะ)

Disciples or monastic code (สิกขาบท หรือ ศีล), comprises of 3 divisions, 5 scriptures

Vibhanga (วิภังค์) or Suttavibhanga (สุตตวิภังค์) – monastic rules: Pattimokkha (ปาฏิโมกข์) – 227 rules for bhikkhus, and 331 rules for bhikkhunis

ā (อา) - อาทิกัมมิกะ or Pārājika (ปาราชิก) – major offences: Parajika (ปาราชิก 4), Sanghadisesa (สังฆาทิเสส 13), Aniyata (อนิยต 2)

1.1.2. pā (ปา) – Pācittiya (ปาจิตติยะ) – minor offences

Khandhaka (ขันธกะ) – 22 divisions of training rules

- 1.2.1. ma (มะ) Mahāvagga (มหาวรรค)
- 1.2.2. cu (จุ) Cullavagga (จุลวรรค)
- 1.3 pa (ปะ) Parivāra (ปริวาร) Epitome of the Vinaya
- 2. Sutta Pitaka (สุตตันตปิฎก) di (ที), ma (มะ), sam (สัง), an (อัง), khu (ขุ)

Sermons, 5 collections

- 2.1. di (ที) Digha-nikāya (ทีฆนิกาย) collection of long discourses: divided into 3 divisions of 34 suttas
- 2.2. ma (มะ) Majjhima-nikāya (มัชฌิมนิกาย) collection of medium-length discourses: 152 suttas
- 2.3. sam (สัง) Samyutta-nikāya (สังยุตตนิกาย) collection of connected discourses: 5 sections of 7762 suttas
- 2.4. an (อัง) Anguttara-nikāya (อังคุตตรนิกาย) collection of numerical discourses: 9557 suttas
- 2.5. khu (บุ) Khuddaka-nikāya (บุททกนิกาย) collection of miscellaneous texts: 15 books
- 3. Abhidhamma Pitaka (อภิธัมมปิฎก) san (สัง), vi (วิ), dhā (ธา), pu (ปุ), ga (กะ), ya (ยะ), pa (ปะ)

Sublime, higher doctrine consists of 7 texts:

- 3.2. san (สัง) Sangani (ธัมมสังคณี or สังคณี) enumeration of Dhamma
- 3.3. vi (วิ) Vibhanga (วิภังค์) analysis of Dhamma
- 3.4. dhā (ฐา) Dhātukathā (ฐาตุกถา) discussion of elements, khandha (aggregations), ayatana (sense-organs, objects)
- 3.5. pu (ปุ) Puggalapannatti (ปุคคลบัญญัติ) description of individuals
- 3.6.ga (กะ) Kathāvatthu (กถาวัตถุ): subjects of discussion
- 3.7. ya (ยะ) Yamaka (ยมก): book of pairs
- 3.8. pa (ปะ) Pannhāna (ปัฏฐาน or มหาปกรณ์) foundational conditions or relations

โส โส สะ สะ อะ อะ อะ อะ นิ - โลกุตตรธรรมเก้า มรรคสี่ ผลสี่ นิพพานหนึ่ง

So so sa sa a a a ni

So (โส) - Sotāpatti-magga (โสดาปัตติมรรค); the path of stream-entry

- So (โส) Sotāpatti-phala (โสดาปัตติผล); fruition of stream-entry
- Sa (สะ) Sakadāgāmin-magga (สกทาคามิมรรค); the path of once-returning
- Sa (สะ) Sakadāgāmin-phala (สกทาคามิผล); fruition of once-returning
- A (อะ) Anāgāmi-magga (อนาคามิมรรค); the path of non-returning
- A (อะ) Anāgāmi-phala (อนาคามิผล); fruition of non-returning
- A (อะ) Arhant-magga (อรหัตตมรรค); the path of Arahantship
- A (อะ) Arhant-phala (อรหัตตผล); fruition of Arahantship
- Ni (นิ) Nibbana (นิพพาน)

Lokuttara 9: magga 4, phala 4, and nibbhana

Magga 4 - four transcendent paths to the cessation of suffering

Phala 4 - the fruition of the four transcendent paths

Nibbana – liberation of the mind from the effluents (sensuality, views, becoming, and ignorance), defilements, and the round of rebirth.

# เตชะสุเนมะภูจะนาวิเว

te ja su ne ma bhu cha na vi ve

10 last Jatakas (ทศชาติชาดก) or 10 last previous lives of the Buddha practiced 10 parami - หัวใจพระเจ้าสิบชาติ (หัวใจทศชาติ) ทรงแสดงการบำเพ็ญบารมีสิบ - Parami – a highly noble virtue of the Buddha, brought to perfections

- 1. te (เต) Temiya (พระเตมีย์ใบ้) the mute prince: nekkhamma parami (เนกขัมมบารมี) renunciation, free from lust, craving, and desire
- 2. ja (ชะ) Mahajanaka (พระมหาชนก) the lost prince: viriya parami (วิริยบารมี) persistence, effort
- 3. su (สุ) Suvanna Sama (พระสุวรรณสาม) the devoted son: metta parami (เมตตาบารมี) loving kindness, sympathy, friendliness
- 4. ne (เน) Nemiraja (พระเนมิราช) the noble king: adhitthana parami (อธิษฐานบารมี) resolution, self-determination
- 5. ma (มะ) Mahosadha (พระมโหสถ) the clever sage: panna parami (ปัญญาบารมี) discernment, wisdom
- 6. bhu (ภู) Bhuridatta (พระภูริทัต) the naga prince: sila parami (ศิลบารมี) virture, moral practice
- 7. cha (จะ) Chandakumara (พระจันทกุมาร) the honorable prince: khanti parami (ขันติบารมี) patience, forgiveness
- 8. na (นา) Narada Brahma (พระมหานารทกัสสปะ) the great brahma: upekkha parami (อุเบกขาบารมี) equanimity
- 9. vi (วิ) VedhuraPandita (วิธรบัณฑิต) the eloquent sage: sacca parami (สัจบารมี) truthfulness
- 10. ve (เว) Vessantara (พระเวสสันดร) the charitable prince: dana parami (ทานบารมี) generosity, giving

# QUOTATION

In Digha - Nikaya I the Buddha said:

"Monks, if others were to speak against me, or against the Teaching, or against our monastic order, you need not on that account entertain thoughts of ill-will and spite, and be dissatisfied with them.

If you do harbor hatred that will not only hold up your mental development, but you will also fail to judge how far that speech is right or wrong. But also, monks, if others speak highly of me, highly of the Teaching and our monastic order, you need not on that account be excited; for that too will ruin your inner development. You should acknowledge what is right and show the truth of what has been said."

### THE CUSTOMS OF THE NOBLE ONES

Throughout its history, Buddhism has worked as a civilizing force. Its teachings on karma, for instance — the principle that all intentional actions have consequences — have taught morality and compassion to many societies.

But on a deeper level, Buddhism has always straddled the line between civilization and wilderness. The Buddha himself gained Awakening in a forest, gave his first sermon in a forest, and passed away in a forest. The qualities of mind he needed in order to survive physically and mentally as he went, unarmed, into the wilds, were key to his discovery of the Dhamma.

They included resilience, resolve, and alertness; self-honesty and circumspection; steadfastness in the face of loneliness; courage and ingenuity in the face of external dangers; compassion and respect for the other inhabitants of the forest. These qualities formed the "home culture" of the Dhamma.

Periodically, as Buddhism spread and adapted to different societies, some practitioners felt that the original message of the Dhamma had become diluted. So they returned to the wilderness in order to revive its home culture. Many wilderness traditions are still alive today, especially in the Theravada countries of Sri Lanka and Southeast Asia.

There, mendicant ascetic monks continue to wander through the remaining rainforests, in search of Awakening in the same e-nvironment where the Buddha found Awakening himself. Among these wilderness traditions, the one that has attracted the largest number of Western students, and is beginning to take root in the West, is the Kammatthana (Meditation) Forest tradition of Thailand.



The Kammatthana tradition was founded by Ajaan Mun Bhuridatto in the early decades of this century. Ajaan Mun's mode of practice was solitary and strict. He followed the Vinaya (monastic discipline) faithfully, and also observed many of what are known as the thirteen classic dhutanga (ascetic) practices, such as living off almsfood, wearing robes made of cast-off rags, dwelling in the forest, eating only one meal a day.

Searching out secluded places in the wilds of Thailand and Laos, he avoided the responsibilities of settled monastic life and spent long hours of the day and night in meditation. In spite of his reclusive nature, he attracted a large following of students willing to put up with the hardships of forest life in order to study with him.

He also had his detractors, who accused him of not following traditional Thai Buddhist customs. He usually responded by saying that he wasn't interested in bending to the

customs of any particular society — as they were, by definition, the customs of people with greed, anger, and delusion in their minds. He was more interested in finding and following the Dhamma's home culture, or what he called the customs of the noble ones: the practices that had enabled the Buddha and his disciples to achieve Awakening in the first place.

This phrase — the customs of the noble ones — comes from an incident in the Buddha's life: not long after his Awakening, he returned to his home town in order to teach the Dhamma to the family he had left six years earlier. After spending the night in a forest, he went for alms in town at daybreak. His father the king learned of this and immediately went to upbraid him. "This is shameful," the king said. "No one in the lineage of our family has ever gone begging. It's against our family customs."

"Your majesty," the Buddha replied, "I now belong, not to the lineage of my family, but to the lineage of the noble ones. Theirs are the customs I follow."

Ajaan Mun devoted many years of his life to tracking those customs down. Born in 1870, the son of rice farmers in the northeastern province of Ubon, he was ordained as a monk in the provincial capital in 1892. At the time of his ordination, there were two broad types of Buddhism available in Thailand. The first can be called Customary Buddhism — the mores and rites handed down over the centuries from teacher to teacher with little, if any, reference to the Pali canon. For the most part, these customs taught monks to live a sedentary life in the village monastery, serving the local villagers as doctors or fortune tellers. Monastic discipline tended to be loose.

Occasionally, monks would go on a pilgrimage they called "dhutanga" which bore little resemblance to the classic dhutanga practices. Instead, it was more an undisciplined escape valve for the pressures of sedentary life.

Moreover, monks and lay people practiced forms of meditation that deviated from the path of tranquillity and insight outlined in the Pali canon. Their practices, called vichaa aakhom, or incantation knowledge, involved initiations and invocations used for shamanistic purposes, such as protective charms and magical powers. They rarely mentioned nirvana except as an entity to be invoked for shamanic rites.



The second type of Buddhism available at the time was Reform Buddhism, based on the Pali canon and begun in the 1820's by Prince Mongkut, who later became King Rama IV (and still later was portrayed in the musical The King and I).

Prince Mongkut was ordained as a monk for twenty-seven years before ascending the throne. After studying the canon during his early years as a monk, he grew discouraged by the level of practice he saw around him in Thai monasteries. So he reordained among the Mons — an ethnic group that straddled the Thai-Burmese border and occupied a few villages across the river from Bangkok — and studied Vinaya and the classic dhutanga practices under the guidance of a Mon teacher.

Later, his brother, King Rama III, complained that it was disgraceful for member of the royal family to join an ethnic minority, and so built a monastery for the Prince-Monk on the Bangkok side of the river. There, Mongkut attracted a small but strong following of like-minded monks and lay supporters, and in this way the Dhammayut (lit., In Accordance with the Dhamma) movement was born.

In its early years, the Dhammayut movement was an informal grouping devoted to Pali studies, focusing on Vinaya, the classic dhutanga practices, a rationalist interpretation of the Dhamma, and the revival of meditation techniques taught in the Pali canon, such as recollection of the Buddha and mindfulness of the body. None of the movement's members, however, could prove that the teachings of the Pali canon actually led to enlightenment. Mongkut himself was convinced that the path to nirvana was no longer open, but he felt that a great deal of merit could be made by reviving at least the outward forms of the earliest Buddhist traditions. Formally taking a bodhisattva vow, he dedicated the merit of his efforts to future Buddhahood. Many of his students also took vows, hoping to become disciples of that future Buddha.

Upon disrobing and ascending the throne after his brother's death in 1851, Rama IV was in a position to impose his reforms on the rest of the Thai Sangha, but chose not to. Instead, he quietly sponsored the building of new Dhammayut centers in the capital and the provinces, which was how — by the time of Ajaan Mun — there came to be a handful of Dhammayut monasteries in Ubon.

Ajaan Mun felt that Customary Buddhism had little to offer and so he joined the Dhammayut order, taking a student of Prince Mongkut as his preceptor. Unlike many who joined the order at the time, he wasn't interested in the social advancement that would come with academic study and ecclesiastical appointments. Instead, his life on the farm had impressed on him the sufferings inherent in the cycle of life and death, and his single aim was to find a way out of the cycle. As a result, he soon left the scholarly environment of his preceptor's temple and went to live with a teacher named Ajaan Sao Kantasilo (1861-1941) in a small meditation monastery on the outskirts of town.

Ajaan Sao was unusual in the Dhammayut order in that he had no scholarly interests but was devoted to the practice of meditation. He trained Ajaan Mun in strict discipline and canonical meditation practices, set in the context of the dangers and solitude of the wilderness. He could not guarantee that this practice would lead to the noble attainments, but he believed that it headed in the right direction.

After wandering for several years with Ajaan Sao, Ajaan Mun set off on his own in search of a teacher who could show him for sure the way to the noble attainments. His search took nearly two decades and involved countless hardships as he trekked through the jungles of Laos, central Thailand, and Burma, but he never found the teacher he sought. Gradually he realized that he would have to follow the Buddha's example and take the wilderness itself as his teacher, not simply to conform to the ways of nature — for nature is samsara itself — but to break through to truths transcending them entirely. If he wanted to find the way beyond aging, illness, and death, he would have to learn the lessons of an environment where aging, illness, and death are thrown into sharp relief.

At the same time, his encounters with other monks in the forest convinced him that learning the lessons of the wilderness involved more than just mastering the skills of physical survival. He would also have to develop the acuity

not to be misled by dead-end sidetracks in his meditation. So, with a strong sense of the immensity of his task, he returned to a mountainous region in central Thailand and settled alone in a cave.

In the long course of his wilderness training, Ajaan Mun learned that — contrary to Reform and Customary beliefs — the path to nirvana was not closed. The true Dhamma was to be found not in old customs or texts but in the well-trained heart and mind. The texts were pointers for training, nothing more or less.

The rules of the Vinaya, instead of simply being external customs, played an important role in physical and mental survival. As for the Dhamma texts, practice was not just a matter of confirming what they said. Reading and thinking about the texts could not give an adequate understanding of what they meant — and did not count as showing them true respect. True respect for the texts meant taking them as a challenge: putting their teachings seriously to the test to see if, in fact, they are true. In the course of testing the teachings, the mind would come to many unexpected realizations that were not contained in the texts.

These in turn had to be put to the test as well, so that one learned gradually by trial and error to the point of an actual noble attainment. Only then, Ajaan Mun would say, did one understand the Dhamma.

This attitude toward the Dhamma parallels what ancient cultures called "warrior knowledge" — the knowledge that comes from developing skills in difficult situations — as opposed to the "scribe knowledge" that people sitting in relative security and ease can write down in words.

Of course, warriors need to use words in their training, but they view a text as authoritative only if its teachings are borne out in practice. The Canon itself encourages this attitude when it quotes the Buddha as teaching his aunt,

"As for the teachings of which you may know, 'These teachings lead to dispassion, not to passion; to being unfettered, not to being fettered; to divesting, not to accumulating; to modesty, not to self-aggrandizement; to contentment, not to discontent; to seclusion, not to entanglement; to aroused persistence, not to laziness; to being unburdensome, not to being burdensome': You may definitely hold, 'This is the Dhamma, this is the Vinaya, this is the Teacher's instruction.'"

Thus the ultimate authority in judging a teaching is not whether the teaching can be found in a text. It lies in each person's relentless honesty in putting the Dhamma to the test and carefully monitoring the results.

When Ajaan Mun had reached the point where he could guarantee that the path to the noble attainments was still open, he returned to the northeast to inform Ajaan Sao and then to continue wandering.

Gradually he began to attract a grassroots following. People who met him were impressed by his demeanor and teachings, which were unlike those of any other monks they had known. They believed that he embodied the Dhamma and Vinaya in everything he did and said.

As a teacher, he took a warrior's approach to training his students. Instead of simply imparting verbal knowledge, he put them into situations where they would have to develop the qualities of mind and character needed in surviving the battle with their own defilements. Instead of teaching a single meditation technique, he taught them a full panoply of skills — as one student said, "Everything from washing spittoons on up" — and then sent them into the wilds.

It was after Ajaan Mun's return to the northeast that a third type of Buddhism emanating from Bangkok — State Buddhism — began to impinge on his life. In an effort to present a united front in the face of imperialist threats from Britain and France, Rama V (1868-1910) wanted to move the country from a loose feudal system to a centralized nation-state. As part of his program, he and his brothers — one of whom was ordained as a monk — enacted religious reforms to prevent the encroachment of Christian missionaries.

Having received their education from British tutors, they created a new monastic curriculum that subjected the Dhamma and Vinaya to Victorian notions of reason and utility. Their new version of the Vinaya, for instance, was a compromise between Customary and Reform Buddhism designed to counter Christian attacks that monks were unreliable and lazy.

Monks were instructed to give up their wanderings, settle in established monasteries, and accept the new state curriculum. Because the Dhammayut monks were the best educated in Thailand at the time — and had the closest connections to the royal family — they were enlisted to do advance work for the government in outlying regions.

In 1928, a Dhammayut authority unsympathetic to meditation and forest wanderers took charge of religious affairs in the northeast. Trying to domesticate Ajaan Mun's following, he ordered them to establish monasteries and help propagate the government's program.

Ajaan Mun and a handful of his students left for the north, where they were still free to roam. In the early 1930's, Ajaan Mun was appointed the abbot of an important monastery in the city of Chieng Mai, but fled the place before dawn of the following day. He returned to settle in the northeast only in the very last years of his life, after the local ecclesiastical authorities had grown more favorably disposed to his way of practice. He maintained many of his dhutanga practices up to his death in 1949.

It wasn't until the 1950's that the movement he founded gained acceptance in Bangkok, and only in the 1970's did it come into prominence on a nationwide level. This coincided with a widespread loss of confidence in state monks, many of whom were little more than bureaucrats in robes. As a result, Kammatthana monks came to represent, in the eyes of many monastics and lay people, a solid and reliable expression of the Dhamma in a world of fast and furious modernization.

Buddhist history has shown that wilderness traditions go through a very quick life cycle. As one loses its momentum, another often grows up in its place. But with the wholesale destruction of Thailand's forests in the last few decades, the Kammatthana tradition may be the last great forest tradition that Thailand will produce. Fortunately, we in the West have learned of it in time to gather lessons that will be help in cultivating the customs of the noble ones on Western soil and establishing authentic wilderness traditions of our own.

Perhaps the most important of those lessons concerns the role that the wilderness plays in testing and correcting trends that develop among Buddhists in cities and towns. The story of the Kammatthana tradition gives lie to the facile notion that Buddhism has survived simply by adapting to its host culture. The survival of Buddhism and the survival of the Dhamma are two different things.

People like Ajaan Mun — willing to make whatever sacrifices are needed to discover and practice the Dhamma on its own terms — are the ones who have kept the Dhamma alive. Of course, people have always been free to engage in Buddhist traditions in whatever way they like, but those who have benefited most from that engagement are those who, instead of reshaping Buddhism to fit their preferences, reshape themselves to fit in with the customs and traditions of the noble ones. To find these customs isn't easy, given the bewildering variety of traditions that Buddhists have spawned over the centuries. To test them, each individual is thrown back on his or her own powers of relentless honesty, integrity, and discernment. There are no easy guarantees.

And perhaps this fact in itself is a measure of the Dhamma's true worth. Only people of real integrity can truly comprehend it.



As Ajaan Lee, one of Ajaan Mun's students, once said,

"If a person isn't true to the Buddha's teachings, the Buddha's teachings won't be true to that person — and that person won't be able to know what the Buddha's true teachings are."

# THUDONG: FOREST MONKS AND HERMITS OF SOUTHEAST ASIA

Forest monks of Southeast Asia, also called ascetic monks or meditation monks because they embraced thudong or ascetic austerities, revived the Theravada Buddhist tradition directly link to the historical Gautama Buddha. This thudong tradition emphasizes meditation and ascetic practice over scholarly and literary pursuits.

It celebrates the forest and wandering monks and hermits as opposed to the coenobitic, urban and institutionalized monks of the centralized national sanghas.

The forest monk tradition, originating in India, spread to historical Thailand, Burma, Laos, and Sri Lanka. Its revival, however, was a nineteenth-century reform movement intricately related to its forest setting.

### Origins

The origins of the forest monk tradition is traced to Asoka, the third-century B.C.E. Buddhist emperor of India whose state-sponsored codification of Buddhist practice and patronage of missionaries to neighboring states signaled the invigoration of Buddhism outside of the land of its birth.

The main literary source of forest monk ascetic practice, however, is the Visuddhimagga of fifth-century C.E. Buddhaghosa. The Visuddhimagga, which means "Path of Purification", introduced the vinaya or ascetic discipline, the groundwork of a meditation method within the context of a compendium of doctrine. This comprehensive document became what one authority calls the "unitary standard of doctrinal orthodoxy for all Theravada Buddhists."

But as centuries passed, its influence ebbed and flowed. The conscious revival of the vinaya (ascetic discipline) in the nineteenth century rescued an important resource that provided the impetus for a renewed eremitical practice.

The origins of forest monk practice can be identified in part in the terminology used. As one scholar states:

"Ascetic and meditating monks may be referred to variously as forest-dwelling monks, ascetic monks or meditators, depending on which facet of the life is to be emphasized. Significantly forest-dwellers are sometimes referred to as tapassi. ... This term is usually applied to non-Buddhist ascetics who practice self-mortification and suggests the extent to which Buddhist asceticism had acquired the fascination in itself which asceticism holds in other Indian traditions".

The outward similarity of the forest monks to Hindu and Jain sadhus suggests a vibrant culture of asceticism in ancient and medieval India. In twelfth-century Ceylon (Sri Lanka), Mahakassapa of Dimbulaga offered a definitive revival of Buddhist asceticism in publishing his Mahavamsa, a meditation manual, plus a set of governing vinaya rules or katikavatu to govern sangha practice.

Another source of forest monk asceticism was based on the traditional portrayals of the Buddha in previous lives as found in the Jataka stories. The Jataka stories were an immediate source of inspiration to Pannananda in late nineteenth-century Sri Lanka, a more literary and folkloric source versus either the Visuddhimagga or formal suttas or sutras.

Jataka asceticism was continued in Sri Lanka by Pannananda's disciple Subodnanda, who developed a village asceticism wherein a discipline for laity was not based on scholarly or monastic models.

Subodnanda also introduced the notion of *self-ordination* when the sanghas of cities and towns refused to cede their authority. From village-based asceticism in Sri Lanka came the later break to the creation of small monastic communities based on non-authoritarian decision-making and dwelling in the forests. These small communities of monks (largely self-ordained) were conceived of as a primeval sangha in a style that the historical Gautama would have approved, according to its Sri Lankan champion Ratanapala Asmandale, who lived through the mid-twentieth century.

#### Practice

The Visuddhimagga presents three essential components of asceticism:

- 1. virtue respectively discipline (sila)
- 2. concentration respectively meditation (samadhi)
- 3. wisdom respectively insight (panna).

These methods are pursued both consecutively and simultaneously.

The ultimate goal of the path is purification (visuddhi). Purity is the essential metaphor of practice: purity of mind, heart, and body. At the same time, the ascetic path here recommended is marked by a psychological pragmatism that emphasizes concrete results versus speculation and metaphysics.

The Visuddhimagga sees the optimum physical setting for the path of purification as isolation, seclusion, or reclusion (viveka).

### As the Sutta Nipiti states:

ไ๒๙๖.๔๖๒ มิโค อรถเกมหิ ยถา อพนโช เยนิจฉก์ คจฉติ โคจราย

วิญญู นโร เสริต์ เปกุขมาโน เอโก จเร ขคควิสาณกปุโป ฯ

Unfettered, like a deer in the forest, goes forage wherever it wants,

A wise man minds his freedom; Like the one-horned rhinoceros: wander alone!

The Visuddhimagga recommends thirteen dhutangas or ascetic practices. These were not originally Buddhist practices but represent an evolution of thought, represented in the documents ascribed to the body of Buddha's discourses. The practices became emblematic of Buddhist asceticism by the time of the 12th century.

The thirteen dhutangas are:

1. paṃsukūla: abandonned robes

2. tecīvarika: three robes only

3. piṇḍapāta: collection by means of one's bowl

4. sapadānacārika: food collection without skipping houses

5. ekāsanika: a single meal

6. pattapindika: everything within the bowl

7. khalupacchābhattika: no longer accepting any extra food after having started to take the meal

8. āraññika: to remain in the forest

9. rukkhamūla: to remain beneath a tree

10. abbhokāsika: to remain on the bare earth without shelter

11. susānika: to remain among charnels

12. yathāsantatika : to sleep at the alloted spot

13. nesajjika: to renonce to the lying posture

The forest monk is to use discarded cloth to make his robes, only secondarily accepting cloth deposited at his dwelling or along his daily path. Overall, the monk is to make and maintain three robes.

The monk does not store or cook food but daily enters the nearby village (which could be several miles distant) and begs.

This entails visiting each house in succession; he is not to go to the wealthiest house or the most generous household first but to each in order.

The monk presents his bowl in silence; Sri Lankan monks held a fan to their faces, like Japanese Zen monks whose large headgear effectively covered their faces.

The food was to be from householders' excess, not specially prepared for the monk's coming or prepared for them upon being sighted.

The monks' routine is to set off for alms at midmorning, giving them time to return to their dwelling places by about midday. If they form an organized hermitage, the forest monks will assemble in a separate edifice or dining hall (sala), redistribute the food as needed and eat from their bowl in silence, without utensils and without taking a second helping. If they food is in excess it is to be given away.

The typical Thai fare is rice, often with a sauce of chilies, and some vegetable, and occasionally fruit -- whatever a typical household happens to have, which is often only rice.

The monks normally had a well or stream as a source of water. The midday meal was the only meal, but an afternoon tea from gathered herbs was acceptable.

Where the ascetic monk lives is representative of his practice. Developed hermitages follow a pattern known in the west among Carthusian monks: individual dwellings in proximity to one another.

In Thailand, the individual hut is called a kuti, made of bamboo, palm, or other already-fallen wood. In Sri Lanka, the huts were often concrete and wood, with concrete floors.

When a master and discipline dwelt together it was in a single edifice. When a monk was a hermit, he might live in a previously occupied hut but more likely a cave if he was stationary for any period. In every case the dwelling must be in a forest with no village or other habitation visible or readily accessible.

Individual practitioners would pursue more rigorous settings.

In Thailand, wandering monks carry a klot or modest tent-like cloth and mosquito netting, which can be set up in the open air, a cave, at the foot of a tree or in a cemetery.

The wandering monk is not complaining about whatever setting he pursues, discovers, or is obliged to use. That he never lay down to sleep but only sat was a common ascetic practice throughout Buddhist tradition in later centuries. Only a monk who was sick lay down.

A typical schedule for the forest monk is to sleep from 10 p.m. to 2 a.m., meditate from 2 to 6 a.m., wash up, clean, and sweep until going out for alms, then returning to eat, rest, attend to other chores, and spend another four hours in meditation, usually 6 to 10 p.m.

Additionally, wandering elders or masters with one or two disciples or younger monks, might take up a months-long regimen of travel, sometimes without a particular itinerary, following rivers, forest highlights, mountains, valleys, and the thread of isolated villages for their food, though sometimes wandering monks went without food for days when they lost their way. Such monks could readily pursue the practices of sleeping in the open air under trees and in caves or in cemeteries, all the while adhering to a discipline of meditating in the wilderness.

And meditation is indeed the core of their practice in vivid contrast to the pundit monks.

One observer summarizes the motivation of the ascetic monks thusly:

"They knew that if they studied the dhamma without practicing it, they would remain unaware of its deeper meaning. They realized that the value of the dhamma was not to be found in reading and studying but in training the mind through the thudong life. Finally, they understood that the best place to study the Buddha's teachings was not in a comfortable monastery but in their own school, their own university: the heart of the forest, a grove, the shade of a single tree, the cemetery, the open air, the slope of a mountain, the foot of a mountain, a valley. They believed that such places were recommended by the Buddha as the supreme university".

The forest was valued as a natural setting for solitude and seclusion, and many thudong monks became hermits for selected periods of time, dwelling deeper within the isolated landscape of mountainous caves and secluded forest cover.

While the three-month rains retreat often attracted temporary and visiting monks and meditators, the rigors of this period were intensified for regular monks. But the advantages of the forest setting for mindful meditation, for demonstrated faith in a master's directions, and for the well-being of the forest monk sangha and animals were motivating sources.

# Three Fears

Fear accompanied many wilderness newcomers, due in part to the insecurity of daily life and survival but especially fear of wild animals, sickness and injury, and - given the accretions of cultural lore - ghosts.

Many forest monks record their encounters with wild animals, namely tigers, elephants, and snakes. Tigers often lurked around hermits in their open air klots at night, and the monks learned to face fear directly. While with a master, the monk learned to listen and observe not only rituals and discipline but what to do and not do around tigers, thereby conquering fear. Some masters deliberately traveled at dusk or slept on trails in order to train their mind against the fear of animals, especially since they wanted their disciples to experience eremitism, to wander alone, and to live in mountains, caves and under trees.

Where tigers and elephants were typical of Thailand forests, snakes were common in Sri Lanka as well. In one anecdote, a preaching monk sat speaking for half an hour while a poisonous snake came up and lay unmoving at his side. The snake left only teaching was finished, convincing listeners of the powerful truth of the dhamma.

In such settings the training of the mind was invaluable. As one master, Ajan Man, put it:

From such a mind an attacker will draw back, be it a tiger, a snake, or an elephant. The aspirant may even be able to walk right up to it. His attitude towards animals is based on metta [loving-kindness], which has a mysterious but real and profound influence ...

A second fear that masters bade their disciples overcome was fear of corpses and spirits. The Visuddhimagga teaches the corpse meditation as a way of inculcating a spirit of impermanence but also as a practical way of conquering sexual temptation, and fear of illness and disease. But spending the night in a cemetery, whether in the open air or in a klot, could be the source of great fear.

The cemeteries of southeast Asia were not the tombstones and spacious lawns of the Western world. Corpses were brought and deposited in shrouds on the ground, make-shift cremations incomplete or left unfinished with nightfall. One monk records being in a cemetery at dusk when villagers brought a shrouded body and left the smoldering corpse on the ground where the monk could see it from his klot.

As in any such case, the odor was overwhelming and the monk's imagination stirred. The monk was taught to recognize and observe fear, to control it with mindfulness, and ultimately to transcend it. But that seldom happened without considerable experience.

The third fear was fear of bodily suffering. The widespread contraction of malaria by forest-dwellers called for perseverance, especially when palliative drugs were unavalable in isolated locales. Despite suffering malarial fever, some monks did not deviate from their discipline, walking in pain or sitting stolidly in the open air during rain storms. The conviction that pain is rooted in the mind was a strong motivation to discipline.

In terms of physical hardship, the forest-dwelling monks contrasted their wilderness context to the cozy, rarified atmosphere of the monastery. To the forest-dwelling monks and hermits, book learning could not overcome bodily suffering. A strong intellect might mask emotional weakness, undermining mindfulness.

Ajan Man, who passed a rains retreat while suffering severe stomach pains, would sometimes enter towns and villages in order to test himself against temptations of food and sensual desire. Mastering sense stimuli would guard against viewing the forest as an escape.

### BIBLIOGRAPHICAL REFERENCES

Tiyavanich, Kamala. Forest Recollections: Wandering Monks in Twentieth-Century Thailand. Honolulu: University of Hawaii Press, 1997. Carrithers, Michael. The Forest Monks of Sri Lanka: An Anthropological and Historical Study. Delhi: Oxford University Press, 1983. Mendelson, Michael E. Sangha and State in Burma: A Study of Monastic Sectarianism and Leadership. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1975.

Buddhaghosa. Path of Purification: Visuddhimagga. Translated by Bhikkhu Nanamoli. Seattle, WA: Pariyatti Publishing, 2003. URL of this page: http://www.hermitary.com/articles/thudong.html © 2006, the hermitary and Meng-hu

## MEANING OF THE WORD DHAMMA / DHARMA

Dharma is a well known anglicized Sanskrit word mostly translated with the term of teaching. The Pali version is Dhamma and has broad meaning as to be seen below in this original text from the Thai Buddhist organization:

In the original Pali language, the word "Dhamma" was used to refer to all of the Intricate and involved things that go to make up what one call Nature.

Some major points the word "Dhamma" embraces:

- Nature itself;
- The Law of Nature;
- The duty of each human being to act in accordance with the Law of Nature;
- The benefits to be derived from this acting in accordance with the Law of Nature.

There is a wide range of meaning covered by the word "Dhamma". It does not refer simply to books, palm-leaf manuscripts, or the voices of preachers. Dhamma is all-embracing; it is profound; it includes all things

To clarify this meaning further from a different angle one can look at how the word Dhamma is used in context with other words and connected with the word parts in present day Thai language since it still reveals its.

The Thai word for nature is ธรรมชาติ (DhammaChat). Where as the word part ธรรม (Dhamma) is translated to the word Dharma and the second part of the word, ชาติ (Chart) is translated into nation, state or realm

Ergo the word nature would become something like Dharma nation, Dharma state or Dharma realm. To come to an in English sensible version of meaning for the Thai word Dhamma Chat (nature), one has to look at the correct English synonyms for the words state and realm, which there are; condition, shape, circumstances, situation and sphere. This leaves us with the more accurate translation of the Thai respectively Pali understanding for the English word nature which then is as follows:

Dharma of condition, shape, circumstances, situation, sphere

If one now stop using the habitual understanding of Dharma (Dhamma), as simply the word "teaching" and extends it to as above described additional meaning of "law = regulation", it starts to reveal its meaning.

This leaves us with the more accurate translation of the Thai respectively Pali understanding for the English term nature which becomes:

Nature = **ธรรมชาติ** (DhammaChat) = regulation of condition, shape, circumstance, situation and sphere,

Meaning; nature = the sphere of shape, condition, all situations and circumstances occurring. An often quoted phrase that is commonly known in Thai reads;

| ธรรมชาติ     | เกิด    | ธรรม     |
|--------------|---------|----------|
| (DhammaChat) | (ghoet) | (Dhamma) |
| Nature       | births  | Dharma   |

This now translates into a more specific meaning of;

"The wholesome regulations of conditions, shapes, circumstances, situatio, and spheres gives birth to the teaching"

The essence of above translation is the meaning that all is already self-contained in ones own existence and one can say that the teaching is born and derived from Nature itself. In terms of Dhamma language, the Dhamma is one and the same as the Awakend One, as stated in following well known Pali text:

"One who sees the Dhamma sees the Tathagata. One who sees the Tathagata sees the Dhamma."

## MEANING OF THE KATA MONGKUT PRA PUTTA JAO

The name of this Kata translates to somehing like the "Crown of Lord Buddha" and is suitable for daily recitation and/or as inscription in so-called yants (see picture below).

"Idti Bi Sõ Wi Sē Sē I" Stands for Bravery, and Effort to Do Good Deeds and have Moral Precepts

"I Sē Sē Put Ta Nā Mē I" Stands for Wisdom and Intelligence; the ability to understand the causes and effects of one's own doing (Karma) and to take Responsibility for one's own actions. To know the difference between one's good amd/or bad deeds (Having a Moral Conscience).

"I Mē Nã Put Ta Dtang Sō I" Stands for Diligence and Patience, to withstand temptations and endure without giving up to follow the path. To be pious and undertake strong efforts to do good deeds.

"I Sō Dtang Put Ta Bi Dti I" Stands for having selfless renunciation to devote one's time and efforts for the good of others, more than one's self.

"อิติปิโส วิเสเสอิ"

"อิเสเส พุทธะนาเมอิ"

"อิเมนา พุทธะตังโสอิ"

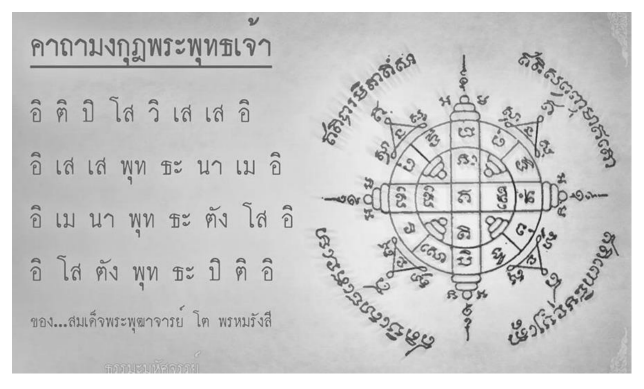
"อิโสตังพทธะปิติอิ"

"Idti Bi Sõ Wi Sē Sē I"

"I Sē Sē Put Ta Nā Mē I"

"I Mē Nã Put Ta Dtang Sō I"

"I Sō Dtang Put Ta Bi Dti I"



The actual characters in the Yants (see picture above) are not Thai but Akhara Khom, a form of Khmer scripture in which original Buddhist teachings are written in Pali language. Pali itself has no own characters but is expressed in e.g. Thai, Khmer, Sinhalese or others.

